## عزالدولة سعدبن كمونة البغدادي

# الكاشف (الجديد في الحكمة)

تصحيح وتحقيق حامدناجي اصفهاني



مواسسه پژوهشی حکمت و فلسفه ایران

### الكاشف (الجديد في الحكمة)



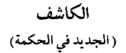
#### سلسله متون و مطالعات فلسفى و كلامي



#### زير نظر:

زابینه اشمیتکه، شهین اعوانی، غلامرضا اعوانی، رضا پورجوادی، نصرالله پورجوادی، ویلفرد مادلونگ، سیّد محمود یوسف ثانی

انتشارات: مؤسسهٔ پژوهشي حکمت و فلسفهٔ ايران و مؤسسهٔ مطالعات اسلامي دانشگاه آزاد برلين ـ آلمان



تأليف عزّالدولة سعد بن كمّونة البغدادي (ابن كمّونة)

شبكة كتب الشيعة

تصحیح و تحقیق حامد ناجی اصفهانی

shiabooks.net

nktba.net 🗸 يديا





#### مؤسسة مطالعات اسلامي دانشگاه آزاد برلين

#### مؤسسة پژوهشي حكمت و فلسفة ايران

الكاشف (الجديد في الحكمة؟ تأليف عزّ الدولة سعد بن كثرنة البغدادي (ابن كمّونة) تصحيح و تحقيق: حامد ناجي اصفهاني هاب اول: ۱۳۸۷ شمارگان: ۱۰۰۰ همان: هابذانه شمشاد همداني مهرابين قمد: ۱۹۰۰۰ ريال

حق چاپ و نشر برای مؤسسهٔ پژوهشی حکمت و فلسفهٔ ایران محفوظ است

عنوان و نام يديد أور : الكاشف (الجديد في الحكمة) / تأليف عز الدولة سعد بن كمونة السفدادي؛

تصحيح و تحقيق حامد ناجي اصفهاني.

مشخصات نشر : تهران: موسسهٔ پژوهشی حکمت و فلسفهٔ ایران، ۱۳۸۷.

مشخصات ظاهری : پنجاه و یک، ۵۶۱ ص

شابک : ISBN: 964-8036-51-0

وضعیت فهرستنویسی : فیپا. یادداشت : عربی.

موضوع : منطق متون قديمي تا قرن ١٣.

موضوع : فلسفة اسلامي.

موضوع : مشائيان.

موضوع : خداشناسي.

موضوع : علوم طبيعي.

شناسه آفزوده : ناجی اصفهانی، حامد ۱۳۲۵ ـ ، محقق. شناسه آفزوده : مؤسسة پژوهشی حکمت و فلسفة ایران.

ردمېندي کنگره : ۱۲۸۷ ۲ک/BBR ۸۰۲/ ۲

ردمېندی ديويي : ۱۸۹/۱

شمارهٔ کتابشناسی ملی : ۱۳۲۷۱۲۲

#### فهرست اجمالي

| /         | ■ مقدّمه                                                 |
|-----------|----------------------------------------------------------|
| ١         | زندگانی                                                  |
| ٠٣        | آثار                                                     |
| ١٣        | شروح و حواشی                                             |
|           | گزیدهها                                                  |
|           | آثار مستقل                                               |
|           | آثار تطبیقی                                              |
|           | پرسشها و اشعار                                           |
|           | آثار مشکوک                                               |
|           | كتاب الكاشف                                              |
|           | گذری مر الکاشف                                           |
|           | نکتههایی چند در الکاشف                                   |
|           | منابع فکریمنابع فکری                                     |
| ££        | درّة التاج شيرازي و اقتباس از كاشف ابزكمّونة             |
| £A        | روش تصحیح                                                |
| ٤٩        | نسخ اساس تصحيح                                           |
|           | ■ النص                                                   |
|           | الباب الأوّل: في آلة النظر المسمّاة بالمنطق              |
|           | الباب الثاني: في الأمور العامّة للمفهومات كلّها          |
|           | الباب الثالث: في أقسام الأعراض الوجودية والاعتبارية      |
| ۲۰۷       | الباب الرابع: في الأجسام الطبيعية ومقوّماتها وأحكامها    |
| YÁV       | الباب الخامس: في النفوس وصفاتها وآثارها                  |
| وحانی ۲۵۷ | الياب السادس: في العقول وآثار ها في العالم الحسماني والو |

| ٤٠٣ | نعله | رنموت جلاله وكيفية ا | الباب السابع: في واجب الوجود ووحدانيته و |
|-----|------|----------------------|------------------------------------------|
| ۱۸3 |      |                      | ■ الفهارس                                |
| ٤٨٣ |      |                      | الفهرس التفصيلي                          |
| 010 |      |                      | الإشارات القرآنيَّة و الحديثية           |
| 010 |      |                      | الأعلامالأعلام                           |
| ٥١٦ |      |                      | الفهرس الجامع للموضوعات والاصطلاحات      |
|     |      |                      | بعض مصادر التحقيق                        |



. 기다 - ( 원.)

#### هو الحكيم

#### الحمد لواهب الحكمة والعقل و الصلاة على النبي و الأهل

سیر تفکّر و اندیشه، هماره در تاریخ بشری از فراز و نشیبهای بسیاری برخوردار بوده که در شناسایی آن. بازشناسی مسائل تاریخی و اجتماعی و سیاسی از اهمیت به سزایی برخوردار است؛ اما آنچه از خلال تمامی آن روشن میگردد، این است که تغییر نظامهای سیاسی و اجتماعی، در بالندگی تفکّر و همین طور در رکود آن مؤثر بودهاند؛ در جهان اسلام نیز تغییر دولت امویان به عباسیان و اضمحلال حکومت دراز دامن عباسیان، زوال حکومت گورکانیان. و... نقطه عطفهایی مهم در اندیشه اسلامی بودهاند؛ در این میان زوال حکومت استبدادی عباسیان در جهان اسلام، و استیلای مغولان بودایی، بستری بسیار مناسب را در نمیرالدین طوسی و قدرت علمی علامه یوسف بن مطهر حلی مبانی فکری شیعه استوارتر گشت، و از سوی دیگر عدم تملّق خاطر حُکّام مغول به اسلام، بستر استوارتر گشت، و از سوی دیگر عدم تملّق خاطر حُکّام مغول به اسلام، بستر مناسی را برای عرضه آراء سایر ادیان به همراه داشت.

یکی از متفکّرانی که درین بستر، فرصت عرضهٔ وجود یافت، عزّ الدولة بن کَمُونة بود. اوی در پی نگاشتن کتاب تنقیح الابحاث در اثبات حقّانیت دین یهود از یک سو اعتبار اجتماعی خود را در جامعهٔ مسلمانان از دست داد ـ اگر چه نام وی در تاریخ قرین بدین اثر باقی ماند ـ و از سوی دیگر نام وی در اندیشهٔ اسلامی به عنوان یک شخصیت شبهه انداز برجای ماند. ابز فوطی از هم عصران وی پس از

۱) در اوایل حکومت مغولان در بغداد، تعداد بسیاری از یهود مناصب حکومتی را اشغال کردند.

گزارش شورش مردم عليه وى وكتابش گويد: «فأمر الشحنة بالنداء في بغداد بالمباكرة في غد إلى ظاهر السور لإحراق ابن كقونة، فسكن العوام، و لم يتجدد بعد ذلك له ذكر. و أمّا ابن كمّونة فأنه وضع في صندوق مجلّد و حمل إلى حلّة وكان ولده كاتباً بها، فأقام أياماً و توفّى هناك». أ

و شاید از همین رو بود که از سر دلسوزی و یا از سر انتحال آثار کمّونة بعینه در آثار پارهای از دانشیان عصر او انعکاس یافت، تا بدان جاکه در مدرسهٔ شیراز، توسط فیلسوفانی چون ملّا جلال الدین دوانی؛ و در مکتب فلسفی اُصفهان توسّط میرداماد و میر سید احمد علوی عاملی دوباره اشاراتی به آثار وی شد.

۲ نگارشهای ابن کمونة برخلاف سایر آثار فیلسوفان یهودی ـ چون کتاب جامع یوسف بصیر که متأثر از اندیشهٔ معتزلی و یا سرچشمه حبات سلیمان بن جبیرول که متأثر از اندیشهٔ نوافلاطونی میباشد ـ متأثر از اندیشهٔ ابنسینایی است، و به واسطهٔ آشنایی ابن کمونه با آثار شیخ اشراق، گاه و بیگاه با اشارات اشراقی همراه میباشد که در مجموع با یک تذبذب اندیشه و حس نوآوری توأم است؛ ولی به یقین، از سویی آثار وی گویای یک اصالت فکری همچون المعتبر ابوالبرکات بغدادی یهودی الاصل نیست، و از سوی دیگر این آثار، سان آثار

١) الحوادث الجامعة و التجارب النافعة /١ ٤٤.

۲) پیش از اینکشونهٔ سعد یا گافون در رسالهٔ کاب منبد و اراه به نقد مسیحیت، اسلام، و زردشت پرداخته است.

٣) اين اثر در بسياري از موارد ناظر به ش تنويحات ابن كمونة است.

٤) بخش هایی از این اثر جنانجه خواهد آمد، ترجمه الکانف است.

. غذمه

ابن عذرا و ابن میمون در تفکر یهودکارساز نبوده است. و صرفاً باید آثاری همچون الکاشف ابن کمونة را قرانتی مجدّد از تفکّر سینوی دانست.

امًا سوگمندانه درین مقام باید اظهار داشت که به واسطه عدم چاپ آثار فلسفی ما بین ابنسینا و خواجه نصیرالدین طوسی و یا چاپهای نا استوار موجود متفکران این دوران همچون فخرالدین رازی، بازشناسی سیر اندیشه در این میان میسر نیست، لذا امید است که باگامهای تحقیقی مؤثّری در آینده، بتوان تصوّری درست از اصالت فکری دانشمندان این اعصار و منابع فکری ابن کمونة به دست آورد.

درین مقام جهت پرهیز از اطناب سخن. به گذری کوتاه در زنـدگی و آثـار ابنکـمّونة بسنده کرده. و سپس به معرّفی الکاشف خواهیم پرداخت.

#### ■ زندگانی:۱

عزّالدوله أبو الرضا سعد بن نجم الدولة منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله بن كمّونة الاسرائيلي البغدادي، مشهور به ابنكمونة از متفكران سدة هفتم هجرى است. وى در خانوادهاى يهودى در بغداد زاده شد، و به واسطة اقتضائات عصرى خود به فراگيرى دانشهاى متداول پرداخت.

در پی سقوط خلافت عباسی در بغداد به سال ٦٥٦ ق، و حکمرانی مغولان شمنی مشرب، یهودیان موفّق به رشد، در مناصب حکومتی شدند، تا بدان جاکه ابنکمونه ٔ و فرزندش ٔ متکفّل بعضی از مناصب دولتی شدند.

۱) جهت تفصیل زندگی وی بنگرید: مقدشه علی نقی منزوی بر نفیج الآبعات / ۱-۱۰ مقدشه انسیه برخواه بر اولیهٔ اتنفی / ۱۳۱۳ و اثر متتیمانه زایینه اشمیتکه و رضا پسور جنوادی بنا نام: A Jawish philosopher of Baghdad که از این به بعد با نام فیشوش بهودی از بنداد از آن تنمییر میشود.

٢) كمّونة به فتح كاف درلغت عرب به معنى گياه زيره است .

٣) ابن كمّونة در مقدمهٔ الكانف به صراحت از مناصب دنيوي خود سخن گفته است.

٤) فرزند وی والی حلّه که از مناطق شیمه بودگردید.

در میان تراجم جز اشارات گذرایی به زندگی او چیزی وجود ندارد. و قدیمی ترین سندی که از وی سخن گفته الحوادث الجامعة و تلخیص مجمع الآداب فی معجم الألقاب ابن فوطی است، افزون بر این دو کتاب، پارهای از اشارات متنی در خلال آثار ابن کمونة به چشم می خورد ۱،که اشارهای گذرا بر آن خواهیم کرد،

سیر تدوین آثار تاریخ دار وی به شرح زیر است:

تقريب المحجة و تهذيب الحجة، ذي الحجة ٢٥٧ ق.

حواشي بر كتاب المعالم في اصولين فخر رازي، بيش از ٦٦٧ ق.

انجام بردن شرح تلويحات سهروردي، اوايل ٦٦٧ ق.

كزيده تلخيص المحصل، ذي القعدة ٦٧٠ ق.

شرح الاصول و الجمل من مهمات العلم و العمل، ٢٨ شعبان ٦٧١ ق.

تلخيص لباب المنطق، ذي القعدة ٦٧٥ ق.

الكاشف، ١٦ ذي القعدة ٢٧٦ ق.

الكلمات الوجيزة، حدود قبل از شعبان ٦٧٨ ق.

گزیدهٔ زبدهٔ النقد و لباب الکشف، ۲۷۹ ق.

تنقيح الأبحاث، جمادي الثاني ٦٧٩ ق.

رسالة في الكلام، ذي القعدة ٦٧٩ ق.

درین میان باید خاطر نشان ساخت که صاحب الحوادث الجامعة بـا وی، در سال ۱۷۷۹ در مدرسهٔ نظامیه بغداد ملاقات کرده، و در ذیل حوادث سال ۱۸۳ ق<sup>۳</sup> گزارش شورش مردم بر علیه نگارش تنقیح الابحاث، و اختفای وی در حلّه به نزد فرزندش، و سرانجام مرگش راگزارش کرده است.

۱) مصدر ج ۱۵۹/٤.

۲) ابن کشونة در پایان الکلمات الوجیزة / ۱۸۵ علی رغم ادعای بعضی از تراجم به چشم پیزشک بودن او به ضعیفی چشم خود اشاره میکند. و گوید: او لو لا ضعف بخاری فی البصر یمنع من کثرة الکنابة و طول المطالعة و مواتع أخری بسطت الکلام بزیادة مسائل و براهین دقیقة ذکرتها فی غیر هذه الرسالة.

٣) الحوادث الجامعة و التجارب النافعة في المائة السابعة / ٤٤١

بنابراین با توجّه به تاریخ تألیف اولین نگارش ابن کمّونة، وی در موقع مرگ. در حدود پنجاه سال عمر داشته است.

جنجالی ترین اثر ابن کمونة که در اواخر عمر وی نگاشته شده، همان تــنقیح الابحاث است. وی این کتاب را در چهار باب نگاشته:

باب اوّل: در حقیقت نبوت و مباحث متعلّق به آن.

باب دوّم: در ذكر ادله يهود بر حقانيت خود.

باب سوّم: در ذکر ادلهٔ نصاری بر حقانیت خود.

باب چهارم: در ذکر عقیده اهل اسلام بر حقانیت خود.

وی در طول بحث، سرانجام بحث را به نفع یهود. خاتمه داده است. و لذا مجموعهای از شبهات را فرا روی مسیحیان و مسلمانان وانهاده است.

بر اساس مقدّمهٔ استاد علی نقی منزوی در نشر خود بر این کتاب، به پنج دلیل این نگاشته را ، یا اثری تکمیل شده توسّط ابنکمّونة دانسته و یا ابنکمّونة را از مباشران تحریر آن قلمداد نموده است. \

و امّا بر خلاف مدّعای کتاب تنقیح الأبحاث دو سند، دالٌ بر اسلام آوردن وی در اواخر عمر است:

1 ـ در آخر نسخه الكاشف (الجديد في الحكمة)، كوپرلو ٢٦١٢، نگاشته عبد العزيز بن ابراهيم بن الخيمي المارديني در ٦٦١ ق آمده است: «الكتاب الملقب بالجديد للشيخ الأجل العالم الكامل عزّ الدولة بن كمونة... بل أسلم قبل موته و صنّف كتاب افحام اليهود، بيّن فيه فضائحهم و كذبهم و مكابراتهم في الحق و إفراطهم على الله».

٢-در پشت نسخهٔ المطالب المهمته، آستان قدس، ش ٢٩٠١ آمده: «هذا الكتاب تصنيف الشيخ المحقّق المفتى عز الدولة سعد بن الحسن... بن هبة الله بن كمّونة الذى صار على مذهب الامامية أخيراً و مات عليه».

نفيح الأبحاث ٢٣-٣٤.
 نفيح الأبحاث ٢٧-٣٤.

درین جا سه نکته بایسته ذکر است:

 ۱-کتاب افحام الیهود از آنِ سموئیل مغربی یهودی است که مسلمان شده نه ابنکمونة.

۲. نسخه های موجود از آثار ابن کمّونهٔ همچون الکاشف در بردارندهٔ خطبه ها و بعضاً انهاء اتی است که گویای مسلمان بودن و شیعه بودن وی میباشد، و دقیقاً به همین واسطه مرحوم آقا بزرگ تهرانی، آثار وی را در الذریعهٔ گزارش کرده است.

۳. متن تنقیح الأبحاث درایت و استدلالی بر یهودی بودن ابن کمّونهٔ است که نمی توان با روایاتی از این گونه رهٔ کرد، و لذا باید گفت آنچه در خود آثار ابنکمّونهٔ آمده یا باید بر حسب تقیه باشد و یا بر اثر مداخلهٔ نسّاخ جهت از بین نوند، آثار وی.

البته لازم به ذكر است كه بنابر گفتهٔ خود ابن كمّونه، اطلاعات وى از شريعت يهود اندك بوده است، وى در مقدّمهٔ رساله اختلاف بين ربانيون و قرائيون گويد: «حرّرت البيانات و الجوابات مع قلّة معوفتى بجزئيات الشريعة».

از دوران تحصیل ابن کمونة اطلاعی در دست نیست، جز آن که بر اساس گزیده های بر جای مانده از وی و آثارش می توان دریافت که با آثار ابوریحان بیرونی، ابن سینا، نجمالدین کاتبی، نجمالدین نخجوانی، مؤیدالدین عرضی، ابن مسکویه، ابوالبرکات بغدادی، خواجه نصیرالدین طوسی، شیخ شهاب الدین سهروردی، فخرالدین رازی، اثیرالدین ابهری و ابن میمون مأنوس بوده است. با توجّه به نگاشته های خود ابن کمونة دو نکته زیر قابل استنباط می باشد:

۱ در جایی گوید: «استفاد العبد المخلص سعد بن کمونة من مجلس مولانا علامة العالم ملک العلماء قدوة الفضلاء... مفتى القرون، جامع العلوم، نجم الدولة و الحق و الدین أدام الله أیام إمامته و أمتع اهل العالم بطول حیاته...» که به ظاهر دلالت بر استفادة وی از نجم الدین کاتبی است. ۲

١) راك: الذريعة ج ٢ /٢٨٦، ج٤ / ٤٦٥ و... ٢) نتفيح الأبحاث / ٩.

۲ـ و در جایی دیگر گوید: «فهذا ما حکاه هذا الفاضل [ابن مسکویه] سن افلاطون فی الکتاب المذکور [الفوز الأصغر] و لست أفهمه کما ینبغی، و لعلّهم قد شرحوا ذلک بما تبیّن به صحّة مقدماته و صدق نتیجته، الّا أنی لکونی لم آخذ علم الفلسفة عن معلّم». \(^1)

بنابراین، وی بر خلاف انتظار استادی در فلسفه نداشته، و شاید دقیقاً به همین جهت است که تا حدی در بیان مطالب فلسفی آشفته نویس و التقاطی است.

#### ■ آثار: ۲

#### ۵ شروح و حواشی:

١ ـ شرح الاصول و الجمل من مهمات العلم و العمل (در حال تصحيح ).

٢ ـ شرح<sup>٣</sup> النلويحات<sup>4</sup>.

٣- تعليقات على أسئلة فنجم الدين الكاتبي عن المعالم ٢٠٠٠

#### 🛭 گزیدهها:

الفوائد من تلخیص المحصّل، گزیده ای از نقد المحصّل (تلخیص المحصل)
 خواجه نصیرالدین طوسی.

٥ ملتقط الشمسية گزيده أي از رسالة منطقى نجم الدين كاتبي.

١) أزلية النفس و بقاؤها / ١٥٣-١٥٤ (القصل العاشرة)

۲) در ذیل کتاب فیدونی یهودی از بغداد کتابشناسی مفصلی از این کشونه عرضه شده که نگارنده بهرؤ
 و افری از آن بر د.

۳) گزیده ای از بخش منطق آن توسّط مرحوم علی اکبر فیاض با قسمت منطق ندویمات در
 ۱۳۳۵ ش به چاپ رسیده است، و بخش طبیعیات آن توسّط دکتر حسین ضیایی در کالیفرنیا،
 ۲۰۰۳ م تصحیح انتقادی شده است.

٤) نصيرالدين كاشي بر اين اثر حاشيه نگاشته است مه راغب باشا، ش ٨٥٢.

٥) كذا / صحيح: الأسؤلة ٦) از فخرالدين رازي.

۷) تصحیح زاینه اشمیتکه و رضا پورجوادی. تهران، مؤسسه پژوهشی حکمت و فلسفه ایران.
 ۱۳۸۱ شر.

آـ ملتقط الآثار الباقية، گزيدهاى از اثر ابوريحان بيرونى.

 ۷\_ ملتقط الهیئة، گزیدهای از اثر هیوی مؤیدالدین عرضی (همان شخصی که وی در الکاشف از او نقل مطلب کرده است)\.

٨ـ ملتقط القانون المسعودي گزيدهاي از قانون مسعودي ابوريحان بيروني.

 ٩- ملتقط اعتراضات من زبدة النقد و لباب الكشف، گزیده از اثر نجم الدین نخجوانی در نقد اشارات ابن سینا.

١٠ ـ تلخيص لباب المنطق، گزيدهاي از اثر نخجواني.

#### أثار مستقل:

١١ ـ الكاشف (اثر حاضر)

١٢\_المطالب المهمة من علم الحكمة

۱۳\_ تقریب المحجة و تهذیب الحجة (تلخیص العلوم الحکمیة)، رساله ای مختصر در مهمات علوم حکمی .<sup>۳</sup>

12- الكلمات الوجيزة المشتملة على نكت لطيفة في العلم و العمل. 4

10 ـ اثبات المبدأ و صفاته و العمل المقرّب اليه.°

١٦ ـ كتاب في الكلام و الفلسفة (؟).

١٧ ـ رسالة في الكلام.

 ١٨ مقالة في التصديق بأن نفس الانسان باقية ابدأ (مقالة في اثبات ابدية نفس الانسان بطريق برهاني امقالة في ازلية النفس).

۱) قطب الدین شیرازی نیز از اثر عرضی در کارهای خود استفاده کرده است.

۲) چاپ شده در ذیل خردنامه صدراه ش ۸، ۱۳۸۲ به تصحیح سید حسین سید موسوی.

۳) چاپ شده در ذیل کتاب فِلــونی پهودی از بنداد/ ۱۹۹، بــه اهــتمام رضــا پــور جــوادی و زابـبنه اشــمتـکه، لــدن ۲۰۰۱ م.

٤) چاپ شده در ذیل کتاب فیلسونی بهودی از بنداد/ ۱۳۹

٥) چاپ شده در ذیل کتاب نیسونی یهودی از بغداد/ ۱۸۹

٦) تصحيح انسبه برخواه با نام أزلية النفر، چاپ تهران، مجلس شوراي اسلامي ١٣٨٦.

مقدّمه

١٩ـ مقالة في أنّ النفس ليست بمزاج البدن و لاكائنة عن مزاج البدن .

• ٢ ـ مقالة في أنّ وجود النفس أبدى و بقاءها سرمدي٢.

#### □ آثار تطبیقی:

۱ حمقالة في تنقيح الابحاث عن العلل الثلاث ، جنجالي ترين اثر ابن كمونة در
 اثبات حمّانيت دين يهود و ردّ نصارى و مسلمين.

بر این اثر نقدهای متعددی به رشته تحریر درآمده است:

الف: نقدنامهٔ مسيحي آن، توسط ابو الحسن بن ابراهيم بن محرومه (ق ٨). <sup>٤</sup> ب: ابنساعاتي، مظفرالدين احمد (م ٦٩٤)، به نام الدر المنضود في الردّ على ابر/كمونة فيلسوف اليهود. <sup>٥</sup>

ج: زين الدين سريا مارديني (٧٧٨ م)، به نام نهوض حثيث النهود الى دهوض خبيث اليهود.

د: نویسندهای نامعلوم، به نام اثبات النبوّة. ۲

ه: محمد على بهبهاني (فرزند وحيد بهبهاني).

۲۲ رساله در اختلاف بین ربانیون و قرانیون در یهود<sup>۷</sup>.

#### 🛭 پرسشها و اشعار

۲۳ المطارحات المنطقية بين الكاتبي و الطوسي^، مشتمل بر پرسشهاي

۱) پیشین.

۲) پیشین: و تصحیح و ترجمه لئون نموی (Leon Nemoy)، چاپ ۱۹۶۶ و ۱۹۹۲ م.

تصحیح انو هیرش فلد (Leo Hirschfeld)، چاپ لیپزیگ ۱۸۹۳ م؛ تصحیح موشه پدارلمان (Moshe Perimann)، چاپ برکلی ۱۹۹۷ م؛ تصحیح حبیب پاشا؛ به انضمام حواشی. این محرومه، رم ۱۹۸۶ م؛ تصحیح علی نفی منزوی، نهران ۱۳۸۳ ش.

نيز بنگريد: معجم المؤلفين ج ٣ / ٩٥١.
 نيز بنگريد: معجم المؤلفين ج ٣ / ٩٥١.

٦) چاپ شده در ذيل كتاب فيدوني يهودي از بغداد/ ٢٢٨، بدون نامي از نويسنده آن .

۷) تصحیح هارتریگ میرش فلد (Hartwig Hirschfeld)، لندن ۱۸۹۲ م، لئون نِموی (Leon Nemoy).
 ۱۹۹۸ و ۱۹۷۲ م.

٨) چاپ شده در مجموعهٔ منطق و مباحث الفاظ، تهران ١٣٥٥ ش، تصحيح عبد اللَّه نوراني.

ابن كمونة از خواجه نصير الدين طوسى دربارة مغالطات كاتبى.

۲٤ أجوبة المسائل النصيرية، مشتمل بر هفت پرسش از خواجه نصيرالدين طوسي¹.

۲۵ ـ پرسش از نجم الدین کاتبی دربارهٔ آن که ثبوت امکان مستلزم امکان ثبوت است. ۲

٢٧ ـ پرسش از كمال الدين بن ميثم بحراني دربارة علّت تامّه ٢٠.

٢٨ يرسش از فخرالدين كاشى دربارة عقل فعّال أ.

۲۹− پرسش از ابنفُوطی<sup>۰</sup>.

۳۰ اشعار، ابیاتی پراکنده از وی در برخی مجموعه ها موجود است.

#### 🛭 آثار مشکوک

٣١ - حل إشكالات الإشارات تعليقاتي است براكنده بر اشارات ابنسينا.

۳۲ من تعاليق الحكيم عزالدولة (تمريفات ابن كمونة). اگفتاري است كوتاه در تقسيم الفاظ و فرق بين يارهاي از لغات.

٣٣ ـ المسائل المتفرقة و الفوائد المتشتّتة، گفتارى در پارهاى از مسائل منطقى.

٣٤ كتاب في الحكمة، مشتمل بر مباحث منطقي، طبيعي و فلسفى.

٣٥ الكافي الكبير في الكحل، رسالهاي در چشم پزشكي.

۱) تصحیح عبد اللّه نورانی در ذیل منطق و مباحث الفاظا/ ۲۷۹، تهران ۱۳۵۵ ش.؛ و چاپ شــده در ذیل کتاب فیلسونی بهودی از بنده/ ۲۰۹.

۲) چاپ شده در دیل کتاب فیلمونی یهودی از بغداد/ ۲۱۱

۳) چاپ شده در ذیل کتاب فیدونی پهودی از بغداد/ ۲۲۱.

٤) چاپ شده در ذیل کتاب فیلسوش یهودی از بغداد/ ۲۲۲.

٥) چاپ شده در ذيل مجمع الآداب في معجم الألقاب، دمشق ١٩٦٢ م و تهران ١٤١٦ ق.

۲۰۷ چاپ شده در ذیل کتاب فیلسونی بهودی از بغداد/ ۲۰۷

مقدّمه

٣٦ التذكرة في الكيمياء.

شهرت ابنکمّونة در طول تفکر عقلانی اسلامی به ویژه در مکتب اصفهان تا عصر حاضر به واسطهٔ انتساب وی در طرح دو شبهه بوده است:

۱ شبهه توحید، بدین تقریر که: عقل می تواند تصور کند که ما دو واجب الوجود مجهول الکنه داشته باشیم که هر دو دارای هویتی بسیط باشند، و مفهوم وجوب وجود مقول بر آنها به طور عرضی گردد، ولی این دو واجب به تمام حقیقت از یکدیگری ممتاز باشند؛ لذا بدین تقریر هیچ اشکالی در تحقّق مستقلّ این دو نخواهد بود د .

ملاصدرای شیرازی بر این باور است که این شبهه اولین بار در مطارحات شیخ اشراق به تصریح و در تلویجات به اشارت یاد شده که از این رهگذر به آثار ابن کمونة راه یافته وی گوید: «والشبهة مما أوردها هو أوّلا فی المطارحات تصریحاً و فی التلویحات تلمیحاً، ثمّ ذکرها ابن کمونة و هو من شرّاح کلامه فی بعض مصنفاته، و اشتهرت باسمه و لاصراره علی اعتباریة الوجود وأنه لا عین له فی الخارج تبعاً لهذا الشیخ الاشراقی قال فی بعض کتبه: إنّ البراهین التی ذکروها اتما تذلّ علی امتناع تعدّد الواجب مع اتحاد الماهیة، و أمّا اذا اختلفت فلابد من برهان آخر و لم أظفر به الی الآن». "

و امّا طرفه آن است که خود ابن کمّونة در الکاشف که از آثار پایانی اوست به نقد این شبهه پرداخته وگویی به پاسخی رسیده است: «فلو صحّ وجود واجبین من نوعین، لکان وجوب الوجود عرضیاً لازماً لکلّ واحد منهما، فیکون کلّ واحد

ا) ملاصدرا در أخفار ج / ۱۳۲۱-۱۳۲۸ ابن كتونة در العطاب العهنة (در ذيل البحث الرابع من الفصل الرابع) در چي بحث از توحيد واجب، إظهار عجز از رة همين شبهة منسوب به خود راكرده، و گفته است: «من الجائز في العقل أن يكون في الوجود موجودان، نوع كل واحد منهما في شخصه و يكونان متشاركين في وجوب الوجود لما عرفت من أنّ الوجوب عدمي. فهذا الاحتمال ان امننع كان امتناعه ببرهان غير هذا البرهان و لم اظفر به الى الآن إلا من الطرق التي تختلط فيها الفاعلية للعالم».
 ٢) المطارحات ج / ٢٩٥١-١٩٣٥.

٣) الأسفار الاربعة ج ٦ / ٦٣

منهما يشارك الآخر في وجوب الوجود، ويمتاز عنه بتمام ماهيته. وحينئذ لا يكرن معروض وجوب الوجود في ذاته واجباً، لا بمعنى انفكاكه عن الوجود الواجبي؛ بل بمعنى أن العقل يمكن أن يلاحظه وحده من غير ملاحظة ذلك الوجود، فلا تكون ماهية المعروض هي المؤثّرة فيه؛ إذ الشيء لا يؤثّر إلّا إذا كان في الأعيان؛ فيلزم أن يتقدّم وجوده على وجوده تقدّماً بالذات. وليس ذلك العارض المشترك بينهما واجباً في نفسه، لأنّه لا يوجد في الخارج من غير تخصيص يزيل اشتراكه؛ وإذا لم يكن واجباً، فهو ممكن، فيفتقر إلى علّة هي غير معروضة، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده إلى علّة خارجة عنه، فلا يكون الواجب واجباً؛ هذا خلف».\

لذا چنین به نظر میرسد که انتساب ابنکمونهٔ بدین شبهه به واسطهٔ نقل غیر جامع از آثار او در مدرسهٔ فلسفی شیراز بوده است ً.

7 ـ تعارض منطقى دروغگو آ، ابن كمونة در ذيل بحث از مغالطات، در پي طوح مغالطات هفتگانه، در بيان مغالطه چهارم گفته است: «نفرض شخصاً دخل بيتاً، ثمّ قال: «كلّ كلامي في هذا البيت كاذب»، ثمّ خرج منه. فقوله هذا إن كان صادقاً يلزم كونه كاذباً، لأنّه فرد من أفراد كلامه، فيصدق و يكذب معاً؛ وإن كان كاذباً: فبعض كلامه في هذا البيت صادق؛ فإن كان الصادق هذا الكلام فقد صدق وكذب معاً، وإن كان الصادق غيره وهو كاذب في نفسه، فيلزم صدقه وكذبه معاً». أ

و امّا خود ابن كمونة نيز متكفّل پاسخ بدين شبهه است، همچنان كه پيش از او اثيرالدين ابهرى در كشف الحقائق، نجمالدين كاتبى و خواجه نصيرالدين طوسى در تعديل المعيار بدان پرداختهاند.

لذا با توجّه به امر فوق، بايد انتساب ابن كمّونة را بدين شبهه نيز ميراث مدرسة

۱) الكاتف / ۱۷

 <sup>)</sup> مبرداماد در كتاب التعييات گويد: الوهذا الاعضال معزى على ألسن هؤلاء المحدثة إلى رجل من المتفلسفين المحدثين يعرف بابن/كمونة لكنّه ليس أول من اعتراه هذا التشكيك.

گویی پیشینه این شبهه به قبل از عصر اسلام مرزسد که از آن تقریرات گوناگرنی عرضه شده
 است.
 ۱ است.

مقدَّمه نوزده

فلسفی شیراز دانست.که در هر حال قضاوت نهایی این مسأله در گرو چاپ آثار این دورهٔ فلسفی است.

#### ■ كتاب الكاشف: `

الکاشف مفصّل ترین اثر مستقلّ ابن کمونه است و از آن رو که نه سال پس از حجیم ترین نگارش وی شرح تلویحات به رشتهٔ تحریر درآمده، از اهمیت به سزایی برخوردار است .

این اثر بر اساس تفکّر مشایی به رشته تحریر درآمده. و اگر فیلسوفانی چون بهمنیار و لوکری و علامه حلّی را از مشّائیان دست دوّم تلقّی کنیم. به یقین این اثر از حیثِ اهمیت پس از آثار این دسته قابل طرح است.

عبارات ابن کمونة درین اثر، وامدار نگارشهای ابنسینا و بهمنیار و خواجه نصیرالدین طوسی است، ولی متأسفانه از حیث نگارش منطقی چنانچه بدان اشاره خواهد شد. قدری نامنظم و پراکنده است، و گاه و بی گاه بدون طرح لوازم مقدّمات بحث، گفتار جدیدی طرح میگردد و همین امر به انضمام دشوارنویسی

۱) این اثر در مصادر گوناگون با نامهای مختلفی خوانده شده، همچو: الجدید في الحکمة، فیرا الجدید في الحکمة، الجدیدة، کتاب في الحکمة، و الالهیات، الحکمة الجدیدة، کتاب في الحکمة، فلسفة ابن کشونة و غیره ولی بر اساس نسخههای خطی معتبر آن یکی نام الکتف و دیگر الجدید في الحکمة در نام اصلی آن می باشد. ولی از آن رو که مفاد آن مگر چند تغییر در تبدیل آموزههای مشایی به آراه شیخ اشراق، چندان جدید هم به نظر نمی رسد، همان نام الکانف اصالت می باید.

۲) به دلایل نامعلومی این دو کتاب، هیچ کدام فرجام خوشی نداشته اند. زیرا ۱۲ کانف به طور کامل در درهٔ ۱۲ تایج قطب الدین شیرازی ترجمه و مندرج شد و مطالب آن به نام شیرازی شهرت یافت و شرح اندوبحات به طور قابل توجهی بعینه در الشجرهٔ ۱۲ لهیه شهرزوری راه یافت و مطالب آن به نام وی رقم خورد.

در هر صورت از مسائل بایسته تأمل. چرایی این انتحال است. زیرا نه شهرزوری و نه شیرازی از نظر توان فلسفی و فکری کمتر از ابنکشونهٔ نیستند. و تنها دلیل استحسانی آن را باید. در دوستی آنان با ابنکشونهٔ از طرفی و مغضوب شدن وی از سوی دیگر در بین مردم. با تلاش در محفوظ بودنِ آنار وی در این انتحال دانست!!

۳) به نظر نگارنده بخشهای مختلفی در این کتاب بسان یادداشتهایی است که در پی هم نهاده

گاه و بیگاه، و ضعف ادبیِ مؤلّف آن در نگارش عربی، خوانندهٔ آن را دچار اشکال مینماید.

> ابن کمونة کتاب خود را در هفت باب به شرح زیر تنظیم کرده است: باب اوّل: منطق.

> > باب دوّم: امور عامه.

باب سوّم: اقسام اعراض وجودي.

باب سوم: افسام أعراض وجودي.

باب چهارم: اجسام طبیعی. باب پنجم: نفس.

باب ششم: عقول.

باب هفتم: واجب الوجود.

او در پایان امور عامّه در پی تبیین جوهر و عرض، در چگونگی بخش بندی کتب خود گوید: «و من ههنا... أشرع فی الكلام فی كل واحد من هذه الأقسام و أحكامه، متبدءاً بأخسها و أضعفها... ترقّیاً عنها الی الأشرف فالأشرف، و الأقوی فالأقوی... ثم أختم الابواب بالكلام فی حال الغنی المطلق...»

لذا بخشهای کتاب او بر خلاف سایر آثار مشهور مشائیان از بحث اعراض وجودی به عقول منتهی میشود نه بالعکس، و از سویی دیگر گویی خداوند در امتداد مباحث عقول قرار نمیگیرد، لذا همچو سایر آثار مشائیان باب خاصی بدو اختصاص داده شده است.

#### گذری بر الکاشف

این اثر به درخواست دولة شاه بن سیف الدین سنجر، در حالی که مؤلف آن به مشاغل دنیوی و احیاناً حکومتی، به نزد وی اشتغال داشته به رشتهٔ تحریر درآمده: «لمّاکان الامیر الکبیر... دولة شاه... التمس منی تصنیف کتاب فیه برسمه، فعملت

هذا الكتاب فى أثناء ما قد ألجنت اليه من ملابسة الأمور الدنية و الشواغل الدنبوية».

سعى مؤلّف در عرضه اين اثر. گزارشى از خلاصة افكار متقدّمان و متأخّران با حذف مطالب غير يقينى و بى فايده به انضمام آراء خود او بوده است: «مشتملاً مع اختصاره على مهمّات المطالب، وأمّهات المسائل، متضمّناً مع الزيادات التي من قبّلي - لخلاصة أفكار الأواخر، ولباب حكمة الأوائل، خالياً عمّا يقصر عن إفادة اليقين، من الحجج والدلائل، عارياً عن تحقيق ما لا يُجدى تحقيقه بطائل». (الكاشف /٤)

در دیباجه و انجام کتاب دو عبارت مُشعر بر اسلام و حتّی شیعه بودن وی مندرج است، جز آن که عبارت اول در نسخه «مج» نیامده و متأتفانه همین نسخه فاقد انجام است که در مورد عبارت دیگر قضاوت شود.

«و أن يصلّى على... المصطفين لإظهار التوحيد و إعلانه و خصوصاً على محمّد و آله».

«وصلواته على ملائكته المقربين و أنبيائة و أوليائه أجمعين و خصوصاً على محمّد و آله الطبيين الطاهرين».

لازم به ذکر است که مؤلف در طرح واره کتاب خود در دیباجه گوید: «فلا تجد في هذا الکتاب الا ما ينتفع به في العلم بالله تعالى... والنبوة والولاية و حال المعاد». در طول اين کتاب اثری از طرح بحث «ولايت» نيست، جز اشاراتی که بسان کتابهای مشایی همچون الإشارات دربارهٔ پارهای از عارفان و اطلاع از مغیبات آمده، و این در زبان مشائیان به «ولایت» تعبیر نمی گردد، لذا تقارن «النبوة والولایة» یا بر گرفته از آموزه های شیعی است و یا آموزه های عرفانی، که احتمال اول با توجّه به اطلاعات عصری مؤلف تقویت می گردد.

ابن كمونة پس از بررسى اقسام جوهر و عرض، در پايان باب دوّم، خود طرح واره مباحث كتاب را چنين عرضه مىكند: «ومن ههنا إن شاء الله وبتوفيقه سبحانه، أشرع في الكلام في كلّ واحد من هذه الأقسام، وأحكامه، مبتدئاً بأخسها وأضعفها، وهو أقسام الأعراض وجوديها واعتباريها، مترقياً عنها إلى الأشرف فالأشرف والأقوى فالأقوى من الموجودات الجوهرية؛ فأذكر بعد الأعراضِ الأجسام، ثمّ النفوس، ثمّ العقول؛ ثمّ أختم الأبواب بالكلام في جلال الغني المطلق القيّوم، الواجب الوجود، جلّ جلاله، وعزّ سلطانه» (الكاشف / ١٣٩)

مؤلّف چون بنابر آنچه دیباجه آمده قصد خلاصه گویی داشته از طرح بعضی از مباحث در طول گفتار خود. خودداری کرده است. همچون:

انتاج مختلطات شكل دوم قياس اقتراني. «و باقى الكلام في مختلطاته لا يليق بهذا المختصر». (الكاشف/ ٤٦)

بررسى اقسام قياسهاى اقترانى مركب از دو شرطيه متصله، «وكل هذه بعيدة عن الطبع، وأقسامها كثيرة جدًا، لا يليق بهذا الكتاب استقصاء الكلام فيها». (الكاشف / ٥١)

و بالاخره عدم اكمال مباحث مربوط به قياس. «والكلام فيما يتّبع الأقيسة طويل، لكنّه غير لائق بغرض هذا المختصر». (الكاشف /٣٠)

عدم بروسی مباحث متعلَق به بخش برهان در صناعات خمس. «و مباحث البرهان کثیرة، و لا حاجة في هذا الکتاب إلى أکثر من هذا». (الکاشف /٦٣)

عدم بررسى مباحث متعلق به بخش جدل. خطابه و شعر در صناعات خمس. «وهذه الصنائع الثلاث ـ أعني: الجدلية والخطابية والشعرية ـ قد ذكروا في كلّ واحد منهاكلاماً طويلاً. يحتمل كتاباً مفرداً. ولا يليق بغرض هذا الكتاب أكثر من الذي ذكرته فيها». (الكاشف / ٦١)

سرانجام وى بر اين باور است كه بسيارى از مباحث منطق كارگشا در براهين نيست و صرفاً ورزش ذهنى مىباشد: «ومباحث المنطق كثيرة جداً، لكني لم أر في الزيادة على هذا القدر فائدة يعتد بها بحسب غرض هذا الكتاب، بل كثير مما ذكر ته فيه من المباحث المنطقية إنما هو لرياضة الخاطر فحسب. لا للحاجة إليه في اعتبار البراهين المستعملة فيه وتصحيحها؛ فلهذا اقتصرت على هذا القدر منها».

مقدّمه بیست و

مباحث كم منفصل مناسب باكتاب او نيست. «وما يتعلّق من الكيفيات بالكمّ المنفصل فموضعه علم الأرثماطيقي، وهو غير مناسب لغرض هذا الكتاب». (الكاشف /١٥٧)

در بررسى صفات مركب اخلاقى بايد به كُتب اخلاقى مراجعه كرد، زيرا گفتار وى مجال بررسى آن را ندارد. «ويتفرّع من هذه فروع كثيرة، ولها أحكام. وذلك كلّه مستوفى في كتب الأخلاق. ولا يليق ههنا أكثر من هذا القدر منها» (الكاشف /١٨٤)

تحليل مباحث نباتات و بدن انسان در خور كتابهاى مستقل درين باره است. نه كتاب وى. «والكلام في النبات طويل. وقد أفرد له كُتب ذكر فيها ما وقف عليه من أحكامه. وفي علم الطبّ ذكر كثير من قواه وأفعاله في بدن الإنسان ولا يلائم هذا الكتاب ذكر شيء من ذلك». (الكاشف /٢٥٧)

بنابر اصول فلكى، حركات بعضى از كواكب نيازمند به اعتبارى فلكى غير از افلاك مشهور است، و تحليل آن را بايد به كتب مفصّل درين باب وانهاد. «ولجميع الكواكب حركات أخرى أخفى من المذكورة، وتحتاج على الأصول السابقة إلى أفلاك أخر، تستند إليها، لم أتعرّض لذكرها؛ وقد ذكر بعضها في الكتب المسوطة». (الكاشف /٢٨٠)

علم هيئت از علوم نفيسى است كه متكفّل بحث از اجرام علوى است، لذا تحليل مفصّل اجرام علوى است، لذا تحليل مفصّل اجرام علوى را بايد بدين علم سپرد، لذا از اين بحث درين مقام گفتگو نمى گردد. «والكلام في الأجرام العلوية، وما تحويه السفلية، من حيث كثياتها وكيفياتها وأوضاعها وحركاتها اللازمة لها طويل. والعلم المختصّ به، هو «علم الهيئة». ومباحثه كثيرة ومتشقبة. وهو من العلوم النفيسة. الدالّة على عظمة المبدع جلّ وعلا». (الكاشف /٢٨٣)

بحث از اعضاء جسم انسانی و اوضاع و افعال آن موجب تطویل کتاب است: «وفی هیئات الاعضاء وأوضاعها حکم عجیبة، لو ذکرتها لطال الکتاب، وکذلك فی أفعال الاعضاء وقواها». (الكاشف /٢٦٩) و در جای دیگر در همین باره گوید: وهذا الذي قد ذكرتُه هو قطرة من بحر منافع الأعضاء وما فيها. وفي أفعالها من عجائب الحكم. ونعم اللّه تعالى خارجة عن حصرنا وإحصائنا. (الكاشف /٧٠٤)

البته ابن کمونة بنابر اشارات خود وی، سعی در استوارنویسی فلسفی داشته است، همچون موارد زیر:

الف: سعی در عرضه دقیق مفاهیم فلسفی و چگونگی کاربرد آن در طولگفتار. همچون:

اطلاق حادث بر حادث زماني. وإذا أطلق بعد هذا الموضع في هـذا الكـثـاب لفظة الحدوث أو الحادث. فإنّما يراد به الزماني، لا الذاتي. (الكاشف/١٥)

اطلاق بعد تام بر جسم تعليمي. ولهذا عبرت عن الجسم التعليمي في هذا الكتاب بـ «البعد التام (الكاشف /١٤٤)

ب: سعى در اختصارگو بى. همچنان كه خودگفته: «وقد ذكر في امتناع لا نهايية الأبعاد. وفي استحالة وجود الخلأ وجوه كثيرة غير الذي ذكرتُه. ولكنّها غير ملائمة لقصد الاختصار». (الكاشف /٢٣٣)

کتاب ابن کمونة بسان بسیاری از تألیفات عقلی فاقد ارجاعات اعلام است جز آن که وی در دو مورد از اشخاص زیر نام برده است:

۱ ـ امام نجم الدین الدویرانی، ابن کمّونة در طی عرضه مغالطات هفتگانه دشوار بر پژوهشگران، در ذیلِ مغالطه سوّم در فرق ثبوت امکان و امکان ثبوت، دویرانی از وی درین موضوع استفسار کرده، که ابن کمّونة از آن پاسخ گفته است: «هذا ممّا حکم به و ادّعی صدقه الامام نجم الدین الدویرانی رحمه اللّه و حیث أورده علیّ، قلت فی حلّه ما هذا خلاصته» ( . (الکاشف /۷۲)

۲ـ مؤیدالدین العرضي الدمشقي از مباشران خواجه نصیرالدین طوسی در
 ساختن رصدخانه مراغه و از معاصران ابن کمونة.

ابنکمونة در پی بحث از اجرام علوی و افلاک، به نقل بیش از دو صفحه از

۱) در گزارش قطب شیرازی در در ۱۳۹۶ تا ۱۹۹۸ نامی از دویرانی به میان نیامده است.

۲) نیز بنگرید: فیلسونی بهودی از بنداد / ۲۱۳ ـ ۲۱۵ مکانبات ابن کشونة با کاتبی .

آراء او درباره اندازه افلاك و قطر زمين پرداخته است. «و قد حقّق فيه الفاضل مؤيد الدين العرضى ـ رحمه الله ـ ما لم يحققه من قبله ممّن سمعنا به... و من أراد تحقيق ذلك على أصول علم الهيئة فعليه بمطالعة كتاب هـذا الفـاضل في هـذا الفرّ» ( (الكاشف /۲۸۳)

#### ■ نكته هايي چند در الكاشف:

۱- تنظیم این اثر در طرح مباحث منطقی، گاه دچار آشفتگی عقلی است، و باید یک بحث از حیث توالی منطقی قبل یا بعد از مباحث دیگر طرح شود؛ همچون ۲: بحث حد ناقص در ذیل بحث حد ما هوی و مفهومی.

طرح اقسام واحد، تامّ و ناقص، ميان بحث تضاد و عدم تقابل واحد وكثير.

عدم تسلسل منطقی عبارات وی در طرح اقسام تقابل.

عدم اسلوب منطقي مباحث لذَّت و الم.

جایگاه نادرست بحث عدم جوازِ اعتبار دو واجب الوجود مندرجِ تحتِ یک نوع.

بحث زود هنگام صفت حق در خداوند.

عبارات وی در پارهای از موارد نیز کاملاً نپخته، و طرحِ بحثِ آن بدون مقدّمه و ذیل است. همچون بحث أین و متی در ضمن مباحث اضافه.

۲ـ در بخش منطق کتاب، مؤلف مرتکب چند خطاء فاحش منطقی شده است:
 الف: در نتیجه ضرب سوم شکل دوم، با آن که یکی از مقدّمات قیاس جزئی
 است، وی نتیجه را به سالبه کلیه به جای سالبه جزئیه آورده است.

ب: صورت ضرب چهارم از شکل دوم، در مقدّمات و نتیجه کلاً اشتباه طرح شده است.

۱) چنان چه در بخش آثار ابن کمّونهٔ گذشت، وی تلخیصی از اثر ننجومی وی را فراهم آورده
 است .

۲) در پانوشت صفحات مربوط به این مباحث، متذکّر این موارد شدهایم.

ج: اشتباه در نتیجه اثبات شکل دوم از طریق افتراض.

لازم به ذكر است كه قطب الدين شيرازى برخلاف ابن كمونة در گزارش خود به دقّت تمام و درست، اين مباحث را مطرح ساخته است.

۳ـ نارسایی عبارات در القای مفاهیم فلسفی، همچون:

عروض اقسام تقابل بر اشياء گوناگون: (الكاشف /١٠١)

و گاه نيز نارسايي عبارت از نظر ادبي همچون: «و نحن الذي يظهر ثنا» به جاى «و الذي ظهر (يا يظهر) لنا» و يا عبارت: «وهذاكله وأمثاله من الحادث تُحقّق أنّها أسباب؛ وانّما يتمّ تحقيق ذلك ممّا ينضمّ من القرائن والأحوال التي توجب الحدس المفيد لليقين» (الكاشف / ٢٥٠)

و در پارهای از موارد ایجاز کاملاً مخل در طرح مباحث وی به چشم میخورد، همچون:

کلیگویی در اثبات شکل ثانی و عدم چگونگی اثبات ضروب به تفکیک، که در یانوشت همان بخش بدان اشاره شده است.

2ـ خطا درکاربرد برخی از واژهها به جهت ضعف لغوی و ادبی. هـمچون استعمال اغوار و غیران، به جای مُغاور و مُغارات به معنی غارها.

٥- خطا در تقسيم و حصرهای منطقی، همچو تقسيم هفتگانه صفات خداوند
 که به اعتبار منطقی ششگانه با هشتگانه است\.

ale ale at

در این جستار بایسته است که به پارهای از اشارات و نکات مهم عقلی مندرج در الکاشف ٔ نظری داشته باشیم ٔ ا

١) بنگريد: تحقيق في الاسماء التي تطلق على الواجب.

۲) مطالب دیل به معنی استناد تمام این مطالب به اینکترنهٔ نیست. و چه بسا پاردای از آنها در آثار قبل از وی به صراحت و یا به اشارت مورد بررسی قرارگرفته باشد.

البته سایر آثار ابن کمونهٔ گویای نظریاتی چون ازلیت نفس و تجرد نفس حیوانی و غیره است
 که تمام این آراء در آثار حکما و عرفای قبل از او دیده می شود. لذا به نظر نگارنده. ابن کمتونه

 ا ـ قضيه مهمله در حكم قضيه شخصيه است، «فالحملية مهملة، ومساوية للجزئية». (الكاشف /٢٣)

۲ ـ قياسات اقترانى مركّب از دو قضية موجّهه را در شكل دوّم اگر نتوان به شكل اول ارجاع داد معلوم نيست كه نتيجه دهد: «والممكنات الصرفة في المقدّمتين لا تنتج. وإذا اقترنت الممكنة بغير الضرورية أو المشروطتين ـ البسيطة والمركّبة ـ فإن ارتدّ إلى الأوّل بأحد الطرق أنتج ما ينتج هناك، وإلّا فإنتاجه مشكوك عندى إلى الآن» (الكاشف /٤٦)

" - ابن كمونة برخلاف شيخ اشراق، تحقق وجود در خارج را مستلزم تسلسل نمى داند، و دقيقاً برخلاف مبانى اشراقى عدم تحقق آن را در خارج مستلزم تسلسل دانسته است. «والوجود في الأعيان هو نفس الكون في الأعيان، لا ما به يكون الشيء في الأعيان، ولو كان الشيء يكون في الأعيان بكونه في الأعيان، لتسلسل إلى غير النهاية. فما كان يصح كون الشيء في الأعيان. فإذاً الوجود الذي هو الكون في الأعيان، هو الموجودية». (الكاشف /٥٠)

قابل توجه آن است كه وى بعد از بيان مقلّماتى ميل به اصالت وجود يافته، اگر چه صريحاً تفوّه به آن نكرده است. «وأيضاً فالماهية إذا كانت معدومة فوجودها ليس بموجود، فإذا عقلنا الوجود، وحكمنا بأنّه ليس بموجود، فمفهوم الوجود غير مفهوم وجود الوجود. فإذا وجدت الماهية بعد عدمها، فقد وُجد وجودها، فللوجود وجود، ويعود الكلام إلى غير النهاية على تقدير كون كلّ وجود هو في الأعيان، (الكاشف/٨٢)

اما طرفه آن است که وی علی رغم بیانات سابق خود در ذیل مباحث نفس صریحاً وجود را اعتباری، و ماهیت را اصیل دانسته است. «واِذ قد ثبت أنّ الوجود اعتباری، فالماهیة نفسها من الفاعل، وهی کظلّ له». (الکاشف / ۳۲۱)

٤ ـ مطابقة مورد بحث در صدق و كذب قضايا، فقط در قضاياى خارجيه

آد حرف جدید مبنایی در فلسفه تأسیس نکرده، و آراه او بسان آراه یک دانش پژوه باهوش فلسفه است که بالتیم در پارهای از مسائل، مطالب خامی بر ذهن او میگذرد.

مورد اعتبار است، و در قضاياى ذهنى مطابقه با احكام ذهنى مورد اعتبار مى باشد. «ريشترط مطابقة الذهنِ الخارجَ في الحكم على الأمور الخارجية بأشياء خارجية، ولا يشترط ذلك في المعقولات، وفي الأحكام الذهنية على الأمور الذهنية». (الكاشف ٨٦/)

٥ ـ تقسيم كلّى به «ما قبل الكثرة» و به «ما بعد الكثرة» «و من الكلّى ما يتقدّم على جزئياته الواقعة في الاعيان و يسمّى ذلك ما قبل الكثرة، و منه ما يتأخر عنه ... و سمّى ما بعد الكثرة». (الكاشف /٩١)

٣ ـ اشاره به معقولات ثانى فلسفى، همان امرى كه توسط خواجه نصيرالدين طوسى مورد تحليل تام قرار گرفته است. «وإذا قلت: ذات الشيء، أو حقيقته، أو ماهيته، فمفهومات هذه ـ لا من حيث إنها إنسان أو فرس أو غير ذلك ـ فهي اعتبارات ذهنية، ومن ثوانى المعقولات». (الكاشف/٩٣)

٨ ـ حصول خير مطلوب بالذات است و غاية الغايات. «فإن حصول الخير لكل شيء وزوال الشرّ عنه، هو المطلوب بذاته مطلقاً؛ وعنده تنتهي الغايات لا محالة».
 (الكاشف /١٣٥)

٩ ـ تعریف جوهر و عرض بدان سان که خداوند امی تواند تحت مقوله جوهر مندرج شود، و این برخلاف تعریف جمهور از جوهر است. «الذي قد اصطلع علیه في هذا الکتاب، هو أنّ «الجوهر» ما قام بذاته؛ و «العرض» ما عداه، وقد یسمی هیئه». (الکاشف ۱۳۱/)

١٠ ـ انتقال اعراض به واسطه فاعل آن جايز است و دليلي بر امتناع آن نيست.

١) ابنكمُونة خود تصريح به دخول خداوند درين تعريف نكرده است.

ولى انتقال استقلالى آن محال مى باشد. «ويجب أن تعلم أنّ الانتقال الذي حكم بامتناعه على الهيئات، إنّما هو الانتقال المستلزم لاستقلالها بالوجود، أو بالجهات، أو بالحركة المكانية، أو بما يجري مجرى هذه. وأمّا انتقالها بمعنى أنّ فاعلها يُظهرها للحسّ، أو لغيره في محلّ، ثمّ يُظهرها كذلك في محلّ غير ذلك المحلّ، فلا يمتنع من هذا الذي قد قيل؛ ولم أجد برهاناً على امتناعه». (الكاشف /١٣٣)

۱۱ ـ تقسيم عرض بر اساس هر دو تعريف وارد در جوهر و عرض يكسان است برخلاف تقسيم جوهر. «و تقسيم العرض على الاصطلاحين متساوٍ». (الكاشف /۱۳۷)

۱۲ ـ ماهیت زمان غیر آشکار است: «انیّة الزمان ظاهرة... لکن ماهیته خفیة». (الکاشف /۱٤۸)

۱۳ ـ وجه حصري براي گونههاي مختلف طعمها نيست، «و لم أجد وجه حصر للطعوم في في عدد». (الكاشف /١٦٢)

١٤ ـ وجه حصری برای گونههای مختلف مشمومات نیست، «و لا أعرف لها
 وجه حصر». (الكاشف /١٦٢)

١٥ ـ راهي براي حصر حروف نيست. «وحصر الحروف في عدد في نفس الأمر.
 أو بحسب الوجدان، ممّا لمأجد سبيلاً إلى وجهه». (الكاشف /١٦٤)

 ۱٦ ـ شمارش گونههای مختلف رنگ برای ما میسر نیست: «و اما الألوان فنتعذر علی حصرها فی عدد». (الكاشف /١٦٤)

۱۷ ـگویا رنگهای اصلی به نزد وی عبارت از: سیاه، سفید، قرمز، زرد و سبز است که از ترکیب آنها رنگهای گوناگونی ـ و چه بسا رنگهای بینهایتی ـ فراهم می آید، البته چه بسا رنگهای اصلی بیش از این باشد.

«ولا شكّ أنّ السواد والبياض والحمرة والصفرة والخضرة إذا سحقت جدّاً، ثمّ خلطت، فإنّه يظهر منها بحسب اختلاف مقادير المختلطات ألوان مختلفة. فمن المحتمل أن يكون كلّ واحد منها أو بعضها ألواناً مفردة في الحقيقة، لا عند الحسّ فقط». (الكاشف /١٦٥)

 ١٨ ـ ضوء شرط مطلق ديدن نيست. «ولا يلزم منه أيضاً أن يكون الضوء شرطاً على الإطلاق». (الكاشف /١٦٥)

١٩ \_ ضوء قابل نفوذ و انتقال نيست. «وإذا قيل إنَّ الضوء نفذ في كذا، وسرى في كذا. أو انتقل من كذا إلى كذا، فذلك كله مجاز». (الكاشف / ١٦٨)

٢٠ ـ تقابل بين نور و ظلمت، تقابل ايجاب و سلب است، نه تقابل ملكه و عدم ملكه: و به ظاهر اين آموزه برگرفته از تعاليم شيخ اشراق است. «فالتقابل بين النور والظلمة على اصطلاح هذا الكتاب، تقابل الإيجاب والسلب، وفي أكثر الكتب غيره اصطلاح على أن تقابلهما تقابل الملكة والعدم». (الكاشف /١٦٨)

٢١ ـ نفس انسانى در آغاز پيدايش فاقد هرگونه علمى است، ولى با اين وجود سلسله ادراكات به ادراكى بالذات منتهى مىگردد. «أنّ النفس قد كانت في مبدأ فطرتها خالية عن العلوم، ثم حصلت لها؛ ويعود الكلام في تلك الصورة الإدراكية؛ ولا بـدّ مـن الانـنهاء إلى إدراك لا يكـون عـبارة عـن زوال صورة إدراكية». (الكاشف/١٧٢)

۲۲ ـ وى همچو ابنسينا و ساير بزرگان مشايى بر اين باور است كه راهى جز ضرب و شتم سوفسطايى محض وجود ندارد. «فليس إلّا أن يولم بدخول نار أو ضرب أو غير ذلك ممّا يولم. فإنّ النار واللانار عنده واحد. والألم واللاألم واحد». (الكاشف /۱۷۹)

٢٣ ـ او مقوله هاى اين، متى، وضع، جده را در ضمن مقوله اضافه طرح كرده و ٢٤ ـ أعني الأين والثلاثة بعده ـ أقساماً خارجة عن الإضافة، بأن تجعل أموراً غير النسبة بلزمها النسبة، وهو خلاف لفظي. وتلك الأمور لم أجد برهاناً على ثبوتها. ولو ثبتت لكانت هيئات من أقسام الكيف. وإن عرضت لها إضافة، فجعلها داخلة تحت الإضافة أولى وأحقّ». (الكاشف / ٩٩)

۲۵ ـ تفصیل در مذعای ادلهٔ عدم تعرّی هیولی از صورت، به آن که: مدلول دلیل دوم فقط عدم تعرّی هیولی از صورت را پس از حصول صورت در آن محال میداند؛ لذا اگر این مبنی از ابن کمونهٔ پذیرفته شود، به نوعی می تواند معارضه با

سی و پک

شيخ اشراق در صحّت وجود هيولاى صرف تلقّى باشد. «وهذا وما قبله فلا يدلّان على أنّ الهيولى لا تتجرّد عن الصورة مطلقاً وكيفكان؛ بل الأوّل منهما يدلّ على أن الهيولى المقترنة بالصورة لم تكن مجرّدة عن صورة أصلاً؛ والثاني يدلّ على أنها لا تتجرّد بعد حصول الصورة فيها. ولا يبعد أن يحدث من ذلك عدم تـجرّدها عنها مطلقاً». (الكاشف/٢١٦)

٢٦ ـ ابن كمونة درباره كيفيت ابصار؛ نظرية خروج شعاع را به معنى مجازى حمل كرده، و مآلاً در ابصار هم به انطباع قائل است و هم به خروج شعاع. «ويعتبر في الإبصار أيضاً خروج شعاع من العين على شكل مخروطي...وليس المراد بخروج الشعاع من العين الخروج الحقيقي، بل يقال له خروج بالمجاز...وقد ظهر أن الانطباع وخروج الشعاع بالمعنيين المقدّم ذكرهما، كلاهما معتبران فيه مع شرائط أخره. (الكاشف /٣١١ ـ ٣١٥)

۲۷ ـ سبب استحاله یک شیء از امری به واسطهٔ مجاورت، تماس، تقابل و حرکت است، ولی چه بسا اسباب دیگری هم در کار باشد که تاکنون بدان پی نبرده ایم. «أمّا الاستحالة فسببها فیما نعلم ـ وإن احتمل غیره ممّا لانعلمه ـ هو مجاورة أو مماتة أو مقابلة أو حرکة». (الکاشف /۲۲۹)

۲۸ - فهم علت و سبب براى يك چيز از رهگذر تجربه و حس و افتران آن به شرائطى است. لذا چه بسا براى يك شخص اين عليت آشكار نگردد و وى آن را علت و سبب نداند. «وهذا كلّه وأمثاله من الحادث تُحقّق أنّها أسباب؛ وأنّها يتم تحقيق ذلك ممّا ينضم من القرائن والأحوال التي توجب الحدس المفيد لليقين، وقد يختلف ذلك بحسب اختلاف أحوال الناس، فيحصل اليقين بذلك لبعضهم دون بعض». (الكاشف / ۲۰)

۲۹ ـ به نظر وی سببیت برخی از بادها و گردبادها و صاعقه ها به انضمام قوای روحانی است، زیرا از آنها اموری ایجاد می گردد که با معادلات حسّی همساز نیست. مثل برخورد صاعقه به کیسه ای که در آن طلا است، که از برخورد صاعقه

به كيسه، طلاى داخل آن ذوب مى شود ولى كيسه هيچ آسيبى نمى بيند اا؟ «وقد تنفذ في الثياب والأشياء الرخوة وتنصدم بالأشياء الصلبة \_كالحديد والذهب \_ فتذيبها حتى يذيب الذهب في الكيس ولا يحرق الكيس». (الكاشف / ٢٥١)

۳۰ ـ حواس پنجگانه ظاهری چه بسا بیشتر از پنج حس باشند. «والحواس الظاهرة علی حسب ما وجدناه ـ لا علی وجه الجزم بأنه لایمکن غیرها أو لم یوجد - خمسه». (الکاشف /۳۰٦)

 ٣١ ـ روح غير از نفس ناطقه است. و در منظر وى، روح حامل تمامى قواى نباتى و حيوانى است. «وحامل جميع القوى النباتية والحيوانية هو الروح، وقد سبق ذكره، وعلم أنه غير النفس الناطقة». (الكاشف /٣١٥)

٣٢ ـ صدور برخى امور از كودكان و حيوانات نشانگر بهره ورى آنها از امرى مفارق در تصوّر و انجام اين امور است. «والأمور الإلهامية للأطفال ولكثير من الحيوانات العجم، كقصد الثدي وامتصاصه...دالّ على أنّ هذه الأشياء، بمعاونة أمور غائبة عنّا غير النفوس المتعلّقة بهذه الأبدان». (الكاشف ٣١٦)

۳۳ ـ انسان می تواند دارای چند نفس در طول یکدیگر باشد، نه آن که هم عرض و معارض یکدیگر باشند، و لذا در نظر وی نفس انسانی و حیوانی و نباتی چند آمر متعدّدند. «ولست أمنع بهذا القول أن تتعلّق بالبدن الواحد نفسان، أو نفوس تستکمل به استکمالاً منا، ونحن لا نعلم بها». (الکاشف /۳۲۳)

۳۵ ـ در اعتبار عقل نظری و عملی دو احتمال است. یا این دو امر، صرفِ دو اعتبار برای نفس اند، و یا این که واقعاً منشأ انتزاع آنها قوی و هیئتهای خاص موجود در نفس است. «وجاز أن تکون النظریة والعملیة مجرّد اعتبارین للنفس لاغیر. وجاز کونهما بسبب قوی ثابتة فی النفس أو هیئات». (الکاشف ۳۲۲)

٣٥ ـ حواس پنجگانه باطني چه بسا بيشتر از پنج عدد باشد. «والحواسّ الباطنة في الإنسان على ما وجدناه وإن احتمل إمكان غيرها، لم نجده من أنفسنا خمسة

۱) فخر رازی با نقل دقیق هسین صورد در السباحث المشرقیة ج ۱۸۸/۲ آن را منسوب بـه تـوای روحانی ندانسته است.

أبضاً». (الكاشف /٣١٢)

٣٦ ـ مريد غير عالِم نياز به شيخ و استاد سلوكى دارد. و نظر به مفهوم مخالف صريح عبارت وى، شخص عالِم نيازى به استاد و شيخ سلوك ندارد؛ اين مبنا مخالف نظر تمام عارفان است. «وإذا لم يكن المريد عالماً، فلا بدّ له من شيخ محقّق محقّ سالك، ليرشده إلى سواء السبيل». (الكاشف /٣٣٨)

٣٧ ـ چه بسا پس از مرگ، نفوس مختلف داراى يک جرم باشند که صور را در آن مى بينند؛ «ولا يستبعد أن يکون لکثير من النفوس جرم واحد، يشاهد کل منها فيه الصور، وليس لها تحريك ذلك الجرم، ليتمانع باختلاف أوادات. ولا يبعد أن يكون للأشقياء جرم أخر، أو أجرام أخرى كذلك، يتخيّلون بها صور الموذيات، التي تو عدوا بها وغيرها. وحكمنا بذلك إنّما هو من طريق الاحتمال والتجويز، لا من طريق القطع واليقين». (الكاشف /٣٥٠)

گویا دستمایه این حرف همان سخن فارابی است که نفوس پس از مفارقت از بدن به اجرام فلکیه تعلّق میگیرند. ۱

٣٨ ـ هيولاى جسمانى و صور حال در آن ـ مركبات و اعراض ـ هيچ يك عاقل نيستند، و بالتبع حيات هم ندارند. «ومن هذا يظهر أنّ الهيولى الجسمية، والصورة الحالّة فيها. وجميع المركبات. والأعراض، ليس شيء منها بعاقل، ولا حيّ على الاطلاق». (الكاشف /٣٩٢)

این بیان در نزد عرفا و اصحاب حکمت متعالیه مخدوش است.

٣٩ ـ برخلاف نظر مشائيان دربارة صادر أول يك عقل واحد نمى تواند منشأ يبدايش تمامى موجودات شود. «من وقف على ما سلف من الأصول. تحقّق أنّ العقول في الوجود كثيرة، وأنّه لا يمكن أن يكون عقل واحد فقط هو العلّة الفاعلة لموجودات العالمين. أعنى الجسمانى والنفساني». (الكاشف ٣٩٦/)

لذا وي بسان شيخ اشراق تعدد موجودات عالم را به عقول طوليه و مـتكافئة

١) بنگريد: شرح الإشارات ج ٢٥٦-٢٥٦ ٢

كونا كون منسوب مى دارد. «وهذه العقول هي أشرف الموجودات، وبينها من النسب المددية عجائب تحصل منها في النفوس. وللأجسام عجائب أيضاً. ولا يبعد وجود عقول متكافئة تكافؤ النفوس الإنسانية». (الكاشف /٩٩٨)

و اما عجيب آن است كه وى در اواخر كتاب بسان فلاسفه مشّايى به طرح حيثيات ششگانه در عقل اول مى پردازد. «فهذه ستّة أشياء في العقل الأوّل الصادر عن الواجب، بعضها حقيقي، وبعضها اعتباري». (الكاشف/ ٤٤٥) و گويى التفات بدين نكته ندارد كه رأى قبلى او همساز با اين نظر نيست. و امّا طُرفه آن است كه وى با قبول نظام فلكى گذشتگان و قبول نظريه عقول مشائيان حكم به عدم حصر عقول كرده. «فالعقول ليست أقلّ عدداً من الأفلاك، بل من الجائز أن يكون أكثر منها، بما لا سبيل لنا إلى حصره». (الكاشف /٤٤٨) لذا گويى وى در صدد جمع قول مشائيان با شيخ اشراق بوده است.

٤٠ عـ جهات شش گانه اعتبار شده در عقل اول، بدین منزله نیست که در نفس الامر کثرتی غیر از این امور در آن نمی تواند باشد. «وهذه الاعتبارات في العقل الأول إنما جعلت مثالاً وأنموذجاً وتمهیداً لکیفیة صدور الکثرة عن الواحد، لا علی وجه آنه لا یـمکن أن یکـون مـا هـو في نفس الأمر علی خلاف ذلك».
(الکاشف /٤٤٧)

١٤ ـ با قبول نظريه تعدد عقول، نظريه وجود ارباب انواع قابل قبول است. «والحدس يحكم من هذا وممّا يجري مجراه أنّ للأنواع الجسمانية ذواتاً روحانية فيها هيئات روحانية، تكون النسب الجسمانية في النوع الجسماني كظلّ لها». (الكاشف /٣٩٩)

25 - شناسایی صفات واجب تنها از راه مقایسه وجود آن صفات در خود ما امکان پذیر است، جز آن که در ما به مرتبهٔ نقص موجود است و در واجب به مرتبهٔ کمال، «ولا نقدر علی فهم شيء من نعوت الواجب لذاته إلّا بالمقایسة إلى ما نعرفه من أنفسنا، ونعلم من تفاوت ذلك في حقّنا بالكمال والنقصان، أنّ ما فهمناه منه في حقّ واجب الوجود أشرف وأعلى ممّا فهمناه في حقّ أنفسنا». (الكاشف ٤٣٥)

25 ـ عدم توقيفيت اسماء الهى بنابر تحليل اقسام صفات اضافى و سلبى. «وتتفرّع من الإضافيات والسلبيات صفات لا سبيل لنا إلى حصرها في عدد مثل: الخالق الباري المصوّر القدّوس العزيز الجبّار الرحمن الرحيم، اللطيف المؤمن المهيمن، إلى غير ذلك، ممّا لا يحصى كثرة، فإن تكثّر السلوب والإضافات، توجب تكثّر أسماء بحسبها». (الكاشف / 22)

22 ـ وى بسان شيخ اشراق براى انعكاس انوار عقول در يكديگر، نقش مهمى را در ارائه تركيبات عجيبه در عالم قائل شده است. «والمجرّدات فقد تنعكس الأنوار من بعضها على بعض، كما تنعكس الأنوار المحسوسة من الأجسام...ويحصل بين الأشعة بعضها في بعض، وبينها وبين غيرها من المناسبات المجيبة، ما يكون سبباً للتركيبات العجيبة في المعلولات الروحانية والجسمانية». (الكاشف / ٥٥٤)

با این فرق که در نزد شیخ اشراق، انعکاس این انوار صرفاً موجب ترکیبات عجیب نیست، بلکه موجب تکثّر موجودات میباشد.

20 ـ ابن كمّونة به جاى كاربرد لفظ غواشى در موجودات عالم مادى همچو شيخ اشراق از تعبير حجاب مند بودن عالم جسمانى گفتگو كرده است: «إذ المجرّدات لا يحجب بعضها عن بعض، فإنّ الحجاب من خاصّية الأجسام». (الكاشف /٣٢٧)

٤٦ ـ ابن كمونة نظريه امكان اشرف شيخ اشراق را پذيرفته است: «و لا يوجد ممكن أخس إلا و الممكن الاشرف قد وجد قبله». (الكاشف / ٤٥٠)

22 وى درباره اختيار انسان گويد: «وإذ قد عرفت أن كلّ ما لا يجب لا يوجد، فالأفعال الإرادية من الحيوان هو مجبور عليها لا محالة. وإن كانت صادرة بإرادته واختياره، فهو مختار في جبره، ومجبور في اختياره». (الكاشف / ٤٦٠) اين عبارت از سويى همساز با نظريه كلامى «الوجوب والامتناع بالاختيار لا ينافى الاختيار» است واز سوى ديگر با روايتى از تعبير شيعى «لا جبر و لا تفويض بل امر سن الامر س،».

#### ■ منابع فكرى:

ابن كمّونة همچو ساير آثار مشائيان كه به ندرت از صريح آيات قرآن كريم

بهره می جویند، گاه به اشارت از آیات قرآن کریم استفاده کرده است، همچو: و من لم یکن الله له نوراً فما له من نور ب النور / ٤٠.

ر سام ياس ما العصر / ٢. الإنسان في خسر ہـ العصر / ٢.

الإنسان في حسر ہے انعصر / ١٠

و رحمة اللَّه وسعت كلِّ شيء ــ الاعراف / ١٥٦.

«أن يغفر لى خطيئتي يومالدين ــ الشعراء / ٨٢.

البته او در پارهای از آثار خود همچون کلمات وجیزه/۱۷۱ از احادیث نبوی نیز بهره جسته؛ همچون: «رأس الحکمة مخافة اللّه»¹.

وى در پایان كتاب نیز به قطع از مضامین ادعیهٔ شیعی نیز متأثر شده و گفته است: «فاسألک اللّهم... أن تنفعنی بما علّمتنی وأن تجعله یوم القیامة حجّة لی. لا علیّ».

و اتما وی در طول کتاب الکاشف اگر چه یادی از هبیچ کتاب فلسفی ننموده است، از آثار ابن سینا، بهمنیار، خواجه نصیر الدین طوسی و شیخ اشراق بهرهٔ وافر برده است که در ذیل به نمونه هایی از آن اشاره خواهیم داشت.

> الهـــيات الشــفاه / ٥٣: «و أمــا المتعنّت فينبغى أن يكلّف شروع النار. اذ النــار و اللانـار واحـد و أن يـؤلم ضرباً، إذ الوجع و اللاوجع واحـد».

الكاشف / ١٧٩: «وإن لم يوافق على ذلك، وادّعى أنه لا يفهم أبداً شيئاً، ولا يعلم أنه يشك وينكر، ولا أنه موجود أو معدوم، سقط الاحتجاج معه، وأيس من استرشاده، ما دام على هذه العزيمة. فليس إلّا أن يولم بدخول نار أو ضرب أو غير ذلك ممّا يولم، فإنّ النار واللانار عنده واحد، والألم واللاألم واحد».

١) بنگريد: كتاب من لا يحضره الفقيه ج ٢٧٦/٤، تفسير القعل ج ٢٩١/١.

الهنات الشفاء / ٤٤١ « إنَّه من المعلوم أنّ الإنسان يفارق سائر الحبوانات بأنه لا يحسن معيشته لو انفرد وحده شخصاً واحداً بتولّی تدبیر أمره من غیر شریک معاونه على ضرور بات حاجاته، و أنه لا بد من أن يكون الانسان مكفياً بآخر من نوعه بكون ذلك الآخر أيضاً مكفياً به و بنظيره، فكون مثلاً هذا سقل لذلك و ذاك يخبز لهذا وهذا يخيط لآخر و الأخر بتخذ الإبرة لهذا، حتى إذا اجتمعواكان أمرهم مكفياً. و لهذا ما اضطروا إلى عقد المدن و الاجتماعات فمنكان منهم غير محتاط في عقد مدينته على شرائط المدينة و قد وقع منه و من شركائه الاقتصار على اجتماع فقط فإنه يتحيل على جنس بعيد الشبه من الناس و عادم لكمالات الناس و مع ذلك فلا بدّ لأمثاله من اجتماع و من تشبه بالمدنيين. فإذا كان هذا ظاهراً فلا بد في وجمود الإنسان و بمقائه من مشاركته و لا تتم المشاركة إلا بمعاملة كما لا بدّ في ذلك من سائر الأسباب التي تكون له و لا

الكاشف/ ٣٣٤: «والذي يدلُّ على أنَّ النبي يجب دخوله في الوجود، هو أنَّ الإنسان لايحسن معيشته لو انفرد، بل بفتقر إلى آخر من نوعه، بكون مكفياً به، وذلك الآخر مكفيا بهذا، أو بغيره. حتى إذا اجمتمعواكان أمرهم منتظماً. فبكون هذا مثلاً ينقل إلى ذاك. وذاك بخبز لهذا، وهذا بخط لآخر، والآخر يتّخذ الإبرة لهذا. ولذلك احتيج إلى الاجتماعات وعقد المدن، فلا بد من المشاركة التي لاتتمّ إلّا بمعاملة، لا بدّ لها من سنّة وعدل يوجبهما سانّ ومعدل، إذ لو تركوا وآراءهم، لاختلفوا عندما يريدكل واحدما يحتاج إليه ويغضب على من يزاحمه، فلا ينتظم التعاون بينهم. ولا بد للسنة من ضوابط وقوانين كلّية، تندرج جزئياتها تحتها، فينتفع بها الجميع. ولا بدّ وأن مكون هذا السّانَ المقنّن لتلك القوانين انسانا ليخاطب الناس، ويُلزمهم السنّة....».

بة في المعاملة من سنة و عدل. و لا بدّ للسنة و العدل من سانٌ و معدل و لا بدّ من أن يكون هذا بحيث بجوز أن يخاطب الناس و يلزمهم السنّة».

الهات الشفاء / ٤٤٢-٤٤١ «و لا بد من أن بكون هذا انساناً، و لا يجوز أن يترك الناس و آراءهم في ذلک، فيختلفون و يري کلّ منهم ما له عدلاً و ما عليه ظلماً. فالحاجة إلى هذا الإنسان في أن يبقى نوع الإنسان و يتحصل وجوده أشد من الحاجة إلى إنمات الشعر على الأشفار وعلى الحاجبين و تقعير الأخمص من القدمين و أشياء أخرى من المنافع . التي لا ضرورة فيها في البقاء؛ بل أكثر ما لها أنها تنفع في البقاء و وجود الإنسان الصالح لأن يسن و يعدل ممكن كما سلف منّا ذكره. فلا يجوز أن تكون العناية الأولى تقتضى تلك المنافع و لا تقتضى هذه التي هي أسها».

الكاشف/ ٣٣٦: «ومن المعلوم أنّ الحاجة إليهما أشدٌ من الحاجة إلى إنسبات الشعر على الأشفار والحاجبين، وتقمير الأخمص من القدمين، وأشياء أخرى لا ضرورة إليها في البقاء، بل هي نافعة فيه نفعا ما. ولا يجوز أن تكون نفعا ما. ولا يجوز أن تكون تقتضي هذه التي هي أهم منها وأنفع، والعقل السليم يحكم بذلك على طريق الحدس».

الهاات الشفاء / ٤٢١: «ثبة انَّ تلك الهبئة البدنية مضادة لحوهرها مؤذبة له و أنماكان بلهبها عنها أيضاً البدن و تمام انغماسها فيه، فإذ فارقت النفس البدن أحست ستلك المضادة العظيمة و تأذَّت بها أذي عظيماً، لكن هذا الأذي و هذا الألم ليس لأمر لازم، بل لأمر عارض غريب، و الأمر العارض الغريب لا يدوم و لا يبقى و يزول و يبطل مع ترك الأفعال التى كانت تثبت تلك الهيئة بتكررها؛ فيلزم إذن أن تكون العقوبة التي بحسب ذلک غیر خالدة بل تزول و تنمحي قليلا قليلا حتى تزكو النهفس و تبلغ السعادة التي تخصفا».

الكاشف/8 28: «شمّ إنّ الهسيئة البدنية مضادّة لجوهر النفس، موذية له. وإنّما كان يلهيها عن ذلك البدن، وتمام انغماسها فيه. فإذا فارقت النفس البدن أحسّت بتلك المضادّة، وتأذّت بها. وتلك الهيئة تبطل قليلاً قليلاً، مع ترك الأغمال المبقية لها بتكرّرها، تزكو النفس. وتبلغ السعادة التي تخصّها».

الهيات الشفاء / ٤٢٣: «يجب أن يعلم أنّ المعاد منه ما هو منقول من الشرع و لا سبيل إلى إثباته إلا من طريق الشريعة و تصديق خبر النبوة، و هـ و الذي للمدن عند البسحث و خسيرات البسدن و شروره معلومة».

الكاشف / ٣٤٩: «ما هو مقبول من الشرع ولا سبيل لنا إلى إثباته، إلّا من طريق الشريعة، وتصديق خبر النبوّة؛ وذلك هو الذي للبدن عند البعث، وهو المعاد البدني. وخسيرات البدن وشسروره معلومة».

در عبارت این سینا در ذیل شرح الاشارات ج٣ / ١١١ ـ١١٢ آمده است: «انّه قبد بستعين بعض الطبائع بأفعال يعرض منها للحس حبيرة وللخيال وقعة فتستعد القوة المتلقية للغيب تلقيأ صالحاً... مثل ما يؤثر عن قوم من الأتراك أنهم إذا فرغوا إلى كاهنهم فى تقدمة معرفة فزع هو إلى شد حشت جداً، فلا يزال يلهث فيه حتى يكاد يغشى عليه، ثمّ ينطق بما يخيل إليه... و مثل ما يشغل بعض ما يستنطق في هذا المعنى بتأمّل شيء من شفاف مرعش للبصر برجرجته أو مدهش إياه بشفيفه، و مثل ما يشغل الحس بتأمّل لطخ من سواد براق و بأشياء تترقرق و بأشباء تمور ... و ربما أعان على ذلك الإسهاب في الكلام المختلط و الإيهام لمسيس الجينّ وكـلّ مـا فيه تحبير و تدهیش...و تارة یکون مع ترائی شيء للبصر مكافحة حتى بشاهد صورة الغيب مشاهدة»

الكاشف/ ٢٦٩: «وقد يستعين بعض من يستنطق بالغيب بالعدو المسرع، فلا يزال يلهث فيه، حتّى يتكلّم به، وربّعا استعان بعضهم يتكلّم به، وربّعا استعان بعضهم أو مدهش إيّاه بشفيفه، أو بتأمّل لطخ من سواد برّاق، أو بشيء يتلألأ أو يتمرّج. و يعين على ذلك أيسضاً إيسهام مسيس الجنّ، والإسهاب في الكلام المخلط، وتسركيب أصباغ مسفرجة وتسركيب أصباغ مسفرته.

التحصيل / ٥٨٠ «وقد عرفت معنى الحقّ، وأنّ حقّية الشيء هى خصوصية وجوده، فلا أحقّ اذأ من ذات الوجود بذاته. ويقال: حقّ أيضاً مما يكون الاعتقاد فيه حدقابه ومع صدقه دائماً، ومع دوامه لذاته لا غير؛ واذا كان كذلك فكلّ شيء بالقياس الى ذاته باطل و به حقّ، و هو أحقً بأن يكون حقاً، فلذلك كلّ شيء هالك الا وجهه».

الكاشف / ٣٣٪ «وسو الملك الحقّ، فإنّ ذات كلّ شيء من جميع الوجوه هي له، لأنّ منه أو ممّا منه وجوده، ولا يستغني عنه شيء في شيء، ولا يفتقر هو إلى شيء. وإذ حقيقة الشيء هي خصوصية واجب الوجود بذاته. ولمّا كان ما يكون الاعتقاد به صادقاً يسمّى المعنى. وكلّ شي بالقياس إلى ذاته المعنى. وكلّ شي بالقياس إلى ذاته باطل وبه حقّ».

#### 

رسالة العشق ابنسينا / ٣٧٦: «فواجب إذاً وجود هذا العشق في جميع الموجودات المدبّرة وجوداً غير مفارق البتة، و الا لاحتاجت إلى عشق آخر يستحفظ هذا العشق الكلّى عند وجوده اشفاقاً من عدمه، و يسترده عند فوته قلقاً لبعده، و لصار أحد العشقين معطلا».

الكاشف/ 204 - 204 «ولا يجوز مفارقة هذا العشق لشيء من المسوجودات، إذ لو فسارقها لاحتاجت إلى عشق آخر به يستحفظ هذا العشق عند وجوده، إشفاقاً من عدمه، ويسترده عند فواته قلقاً لبعده؛ ولصار أحد العشقين معطلاً».

#### 

شرح الإشارات ج ۱۹۸۳ در بخش شرح خواجه بر عبارت شيخ آمده است: «وكان الجود الإلهى مقتضياً لتكميل المادة

الكاشف/ ٤٧٢: «ومن عناية البارئ ـ جلّت عظمته ـ أنّ المادّة لما امتنع قبولها لصورتين معاً، وكان الجود الإلهي مقتضياً

بإبداع تلك الصور فيها و إخراج ما فيها بالقوة من قبول تلك الصور إلى الفعل قدر بلطيف حكمته زماناً غير منقطع في الطرفين، يخرج فيه تلك الأمور من القوة إلى الفعل واحداً بعد واحد فتصير الصور في جميع ذلك الزمان موجودة في موادها و المادة كاملة بها».

لتكميلها بإخراج ما فيها بالقوة من قبول الصور إلى الفعل، قدر بلطيف حكمته زماناً غير منقطع في الطرفين تخرج فيه تلك الأمور من القوة إلى الفعل واحد بعد واحد، فتصير الصور في جميع ذلك الزمان موجودة في موادها.

البته درخور توجّه است که افزون بر موارد فوق که برگرفته از عین الفاظ حکمای مشائی پیشین است، اکثر مضامین فکری ابن کمونة نیز برگرفته از آثار آنان به ویژه ابن سینا و شارحان وی است، لذا با تأملی شاید بتوان تمام منابع فکری و حتی واژه پردازی وی را استخراج کرد، در ذیل جهت اجتناب از اطناب این مقال، فقط به گزارش دو مورد از اقتباسهای مفهومی در عبارات وی بسنده می کنیم.

شرح الإشارات ب ۲۹۲/۲ «تنبیه؛ ارجع الی نفسک و تأمّل هل إذا كنت صحیحاً، بل و علی بعض أحوالک غیرها بحیث تفطّن عنن وجود ذاتک، ولا تشبت نفسک، ما عندی أنّ هذا یکون والسکران فی سکره لا یعرف ذاته و الل بیشت تحقّله لذاته، و لو توقعت أنّ ذاتک و لو الله فی نومه توقعت أنّ ذاتک قد خلقت أوّل

الكاشف/ ه ٢٩: «ونحن نجد من أنفسنا أنا لوكنا قد خلقنا دفعة على كمال من عقولنا، من غير أن نستعمل حواسنا في شي منّا وفي غيرنا، وحصلنا كذلك لحظة ما في هواء غير ذي كيفية نشعر بها، وأعضاؤنا منفرجة لثلا تتلامس، لكنّا في مثل هذه الحالة تغفل عن كلّ شيء، سوى إنيتنا».

فرض أنّها على جملة من الوضع و الهيئة لا تبصر أجزاؤها ولا تستلامس أعيضاؤها، سل هي منفرحة و معلّقة لحظة مّا في هواء طلق وجدتها قد غفلت عن كلّ شيء الله عن ثبوت إنبتها».

#### 

الكاشف/ ه ٨: «وإذا أطلق الوجود، التــحصيل / ٢٨١: «ذلك لأنّ ففى الأغلب يراد به العبني. الوجود ليس هو ما بكون مه والوجود في الأعيان هو نفس الشيء في الأعبان، بل كون الشيء في الأعيان أو صيرورته في الكون في الأعيان، لا ما به يكون الشيء في الأعيان، ولوكان الشيء الاعبان و لوكان الشيء مكون في يكون في الأعيان بكونه في الأعيان بكونه في الأعيان لتسلسل الى غير النهاية، فماكان يصحّ كون الأعيان، لتسلسل إلى غير النهاية. فماكان يصحّ كون الشيء في الشيء في الأعيان، فاذأ الوجود الذي هو الكون في الاعيان هـو الأعيان. فإذاً الوجود الذي هو الكــون فــى الأعــيان، هــو

الكاشف / ٤٣١: «و اذا كان الحق التحصيل / ٥٧٩: «كذلك الحياة

عسارة عين الدراك الفعال، فالواجب لذاته حق...».

الموجودية».

التي له، إذ الحيق هي الدرّاك الفعال».

الموحودية».

## ■ درّة التاج شيرازي و اقتباس از كاشف ابن كمونة

قطبالدین محمود شیرازی (۱۳۶-۲۶۰ق) از منجمان و طبیبان و فیلسوفان سدهٔ هفتم است که عمدهٔ شهرتش در قرون اخیر به واسطهٔ دو اثر شرح حکمهٔ الاشراق سهروردی و درّة الناج <sup>ا</sup> میباشد.

درة التاج اثری چند دانشی است که آن را شیرازی به زبان فارسی ساخته، این اثر در بردارنده یک فاتحه و پنج جمله و یک خاتمه به شرح زیر است:

فاتحه در بيان فضيلت علم، حقيقت علم، تقسيم عدم، است جمله اول: منطق. جمله دوم: فلسفه اولي.

جمله سوم: علم اسفل.

جمله چهارم: علم اوسط مشتمل بر اسطقسات و مجسطى، ریاضي و موسیقي. جمله پنجم: علم اعلى.

و امّا خاتمه كتاب خود بخش مفصّلي در چهار قطب است:

١ ـ اصول دين، ٢ ـ فروع دين، ٣ ـ حكمت عملي، ٤ ـ سلوك

بنابر تحقیق استاد محمد مشکاة در مقدّمهٔ تصحیح خود بر درّة التاج ، این اثر حجیم برگرفته از پارهای از کُتب گذشته است:

فنّ اوّل از جمله چهارم: كتاب اقليدس.

فن دوّم از جمله چهارم: تلخيص مجسطي بطلميوس.

فن چهارم در موسیقی: موسیقی کبیر فارابی، موسیقی شفه شرفیه عبد المؤمن. قطب اوّل از خاتمه: اربعین و اسرار التنزیل فخر رازی.

قطب سوّم در حکمت عملیه آ: فصول مدنی فارابی و تهذیب اخلاق مسکویه قطب آخر در سلوک: به ظاهر از تحفه البورة مجدالدین بغدادی و مناهج العباد الی المعاد سعدالدین فرغانی آ.

و استاد مشکاة در ادامه گوید: «امّا منابع کتاب حـاضر در قسـمت مـنطق و

١) كتاب مشهور او در نزد متقدِّمان النحفة السعدية يا سرح قانون است.

ان تصحیح این بخش از کتاب توسط سرکار خانم همایی، این بخش مقتبس از لطائف العکمة
 دانسته شده است.

٣) درة التاج / الخ ـ اذ

فلسفه که مسلّماً قسمتی از آن از مصنّفات شهابالدین سهروردی مقتول و شاید بخشی هم از شجرة الالهبة شهرزوری اقتباس شده ـ عجالة برای نگارنده میسر نشد».

چندی قبل در مقالهای آقای رضا پورجوادی و خانم اشمیتکه به بررسی این قسمت پرداختند، ٔ و آن را به درستی برگرفته از الکاشف ابنکمونهٔ دانستند.

در پی تصحیح نگارنده از کتاب الکاشف و مقابلهٔ کامل آن با این بخش از درة التاج که گزارش تطبیق آن در پانوشت صفحات الکاشف مشاهده می گردد، این نظر کاملاً تأیید شد؛ جز آن که باید اذعان داشت که بخش منطق درة التاج به مراتب کاملاً تأیید شد؛ جز آن که باید اذعان داشت و در این بخش، کاملاً چیره دستی و تفوق قطب شیرازی در منطق بر ابن کمونة آشکار است آ. شیرازی خود به طور مستقل در بخش مغالطات، هفت نوع مغالطه دیگر را افزون بر پنج مغالطه ابن کمونة مطرح ساخته و از آن جواب گفته است؛ لذا بخش منطق درة التاج اگر چه بر اساس متن الکاشف می باشد، ولی به منزله شرح و بسط مستقل آن است و مطالبی بس افزون بر اصل خود دارد.

در ذیل، جهت ضیق مجال<sup>۳</sup> تنها به مقایسه یک نمونه از هر بخش اکتفاء مینمائیم و تفصیل آن را به مقدمه تحقیق خود بر ویراست جدید در قالناج وامی نهیم.

الكاشف / ٣٨ ـ ٣٧: «وللقضايا لوازم أخرى تسمّى عكس النقيض. وعكس القضية بهذا المعنى هي القضية التي أقيم فيها مقابل كل واحد من جزئي الأصل بالإيجاب والسلب مقام الآخر، درة التاج ج ۱۲۱/۲ «و آن قضیه باشد کی در آن اقامت کرده باشند مقابل هر یکی را از دو طرف قضیه ذات ترتیبی طبیعی مقام آن دیگر با بقاء کیفیت و صدق. یا قضیهٔ کی لازم این قضیه

Outb al-Din al Shinari's Durrat al-Taj and its sources. Journal Asiatique 292 i-ii (2004), (1 pp.309-28.

۲) افزون بر آن که شیرازی مواضع اشتباه ابنکمونهٔ را تصحیح کرده است.

٣) با توجه به ارجاعات پانوشت الكائف تمامي مواضع مشابه آن در درّة التاج قابل دستياب است.

باشذكى عكس نقيض است و مخالف او در كيفيت. و حكم موجبات در عكس مستوى حكم سوالب است اينجا، و حكم سوالب آنجا، حكم موجبات است اينجا در كميت و جهت. و بيان آن به استلزام نقيض مدّعى است مر محال را؛ يا از براي انعكاس او به أحد المكسين بآنج صادق نشود با اصل، يا از براي انتاج او با اصل محال را، يا به افتراض».

مع بقاء الكيفية والصدق، أو ملازمة هذه المخالفة لها في الكيفية. وحكم الموجبات في ههنا، وحكم السوالب هناك حكم الموالب هناك حكم الموجبات ههنا في الكيفية والبيان هو باستلزام نقيض المدّعى للمحال، إمّا: لانعكاسه بأحد العكسين إلى ما لا يصدق مع الأصل، أو لإنتاجه مع الأصل المحال، أو بالافتراض».

درة التاج ج ۱/۳ ٤: «و جائز باشد صدور اشیاء کثیره از واحد حقیقی جون بعضی صادر باشد ازو به توسط صدور بعضی. و با اخستلاف آلات، و قوابل، و حیثیات و شرائط ممتنع نیست عقلاً، کی از واحد زائد بر واحد صادر شوذ. و لکن این بحقیقت صدور نباشد الا از کثیری، نه از واحدی من خنث آنه واحدی.

الأشياء الكثيرة عن الواحد الحقيقي إذا كان بعضها صادراً عنه بتوسط صدور بعض؛ وباختلاف الآلات والقوابل والحيثيات والشرائط لا يمتنع في العقل أن يصدر عن الواحد ما زاد على واحد. ولكن ذلك لا يكون على الحقيقة صدوراً إلاّ عمّا هو كثير لا عن واحد من حيث إنّه واحد».

الكاشف / ١٢٤: «ويجوز صدور

درّة التاج ج ۲۰/۳: «بسيار باشد الكاشف / ٤٢ كى متلطّف شوذ و هواگردذ. و فربّما تلطّف ر بسيار باشد كى بـطبقة بـار دِه از بلغ إلى الطبقة

الكاشف/ ٣٤٢: فإذا صعد البخار فربّما تلطّف وصار هواءً. وربّـما بلغ إلى الطبقة الباردة من الهواء.

هوا رسد و متكاثف شود. و سحابی محتمع گردذ، و مطری متقاطر وگاه ماشد کی سحاب از تكاثف هوا باشد به سرماء سخت. و بسار باشدکی سرما قوی تر باشد از آن، و سحاب را بفسراند بيش از تشكّل او به شكل قطرات، و برف سارد. با بفسراند سحاب را بعد از تشکل او به آن و تگرک سارد. و اگر مآن طبقه مرسذ اگر سیار باشد ضیاب گردذ، و اگر اندک باشد و متکاثف شود به سرماء، شب اگر فسرده نشوذ طل فرو آيذ يعنى شب نم، و اگر فسرده شوذ صقیع فرو آيذ، يعني زاله.».

فتكاثف واجتمع سحاباً وتقاطر مطراً. وقد يكون السحاب عن تكاثف الهواء بالبرد الشديد، وربّماكان البرد أقوى من ذلك، فجمد السحاب قبل تشكّله بشكل القطرات، فنزل ثلجاً أو جمدة، معد تشكّله بذلك، فنزل رداً.

### 

درة التاج ج ۷۵/۰ «و فرق میان عشق «او شوق)» آنست: کی عشق ابتهاج است به تصوّر حضرت ذاتی کی معشوق است، و شوق حرکتی است کی تنمیم این ابتهاج کند، جون صورت متمثّل باشذ از وجهی دیگر، جنانک اتّفاق میافتد کی متمثّل باشذ در خیال، و متمثّل باشذ در حس، بس هر مشتاقی

الكاشف / 370: «والفرق بين العشيق هو العشيق والشوق: أنَّ العشق هو الإبتهاج بتصوّر حضرة ذات ما المحركة إلى تتميم هذا الابتهاج إذا كانت الصورة متمثلة من وجه غير متمثلة من آخر كما يتفق أن يتمثل في الخيال ولا تكون متمثلة في الحين. فكل مشتاق فإنّه قد نال شيئاً ما، وفاته شيء. ولهذا لم

يجز أن يصدق على الواجب أنّه مشتاق، وجاز أن يصدق عليه أنّه عاشة».

جیزی را دریافته باشد. و جیزی ازو فوت شذه. و ازین است کی جایز نیست کی بر واجب صادق شودکی مشتاق است. و جایزست کی صادق شود برو کی عاشق است.».

#### 

در پایان این مقایسه بایسته ذکر است که در موارد متعددی که گفتار ابن کمونة مبهم و یا حتی اشتباهی از نظر عبارت داشته، این موارد به چیره دستی و لطافت در کلام شیرازی تصحیح گشته و البته در موارد معدودی قطب شیرازی در ترجمه دچار مشکل شده است، که ما در این پژوهش سعی کردهایم این موارد را در یانوشت صفحات گزارش دهیم ۱.

## ■ روش تصحیح<sup>۲</sup>

کتاب الکاشف، نخستین بار توسط استاد حمید مرعید الکبیسی در سال ۱٤۰۳ ق / ۱۹۸۲ م با نام الجدید فی الحکمة در بغداد چاپ شده، که این تصحیح، بر اساس دو نسخه کوپرلو ۱۹۱۲ و احمد ثالث ۳۲۳۶ فراهم آمده است؛ ولی متأسفانه به جهت بدخوانی های متن و شاید عدم فهم متن، اغلاط محتوایی و

۱) تفصیل این مقایسه در تصحیح نگارنده از همین بنخشهای درهٔ اتناج به زودی منتشر خواهــد شد.

علی رغم کاستی های فوق، بر اسابی این چاپ ناکنون سه گزارش به شرح زیر فراهــم آمـده
 است - بنگرید: A Jewish Philosopher of Baghdad, pp89, 92

ا - ترجمه ترکی فصل اوّل از باب هفتم، توسّط عمر ماهیر آلیر (Ömer Mahir Alper)

٣- تحليل كتاب الجديد في الحكمة از كريستين فينك (Christine Fink) بـ. عــوان پــايان نــامه كارشناسي ارشد به زبان ألماني.

۳ـ مقاله ابن كمونة و حكمت جديد، از لانگرمن (Y.Tzvi Langermann).

ویرایشی بسیاری در آن راه یافته است.که همین امر موجب تصحیح مجذّد آنگردید.

جهت تصحیح و تحقیق اثر حاضر، در ابتدا از میان یازده نسخه موجود آن. شش نسخه دستیاب شد، سه نسخه از ترکمه . و سه نسخه از ایران.

١- ايا صوفيا، ش ٢٤٤٦.

۲- ایا صوفیا، ش ۲٤٤٧.

٣ مجلس شوراي اسلامي، ش ١٩٣٩، مورّخ سده هفتم.

٤ فاتح استانبول، ش ٣١٤١

٥ مجلس شورای اسلامی، ش ۱۹۳۸، مورّخ سده یازدهم.

٦- مشكاة، ٢٤٨، مورخ سوم ربيع الثاني ١٣٥١ ق. ٤

و اما نظر به عدم اصالت نسخه چهارم. و استنساخ آن از روی نسخه اول و یا مرجعی شبیه به آن، از آن صرف نظر گردید، نسخهٔ پنجم و ششم نیز به جهت نونویس بودن و عدم کارآمد بودز. آن صرفاً در پارهای از موارد مورد مراجعه قرارگرفت.

## ■ نسخ اساس تصحیح

١- «تر»، ايا صوفيا، ش ٢٤٤٦. ١٨ × ١٢/٥ سانتيمتر مربع، ٢١ سطرى، خط
 نسخ كهنه، غير منقوط، نگاشته الحسن (كذا) المرتضى الحسينى السمنانى، شب

ا) قدیمی ترین نسخهٔ تاریخ دار کتاب، متعلّق به کتابخانه کوپرولو، ش ۱۹۱۲، صورخ ۱۹۹۱ ه ق است. که اساس نصحیح نخست الکائف قرار گرفته که ما به توسّط همین چاپ از آن بهره گرفتیم.

۲) این نسخه ها توسّط خانم پورفسور اشمیتکه فراهم آمده بود، که در اختیار نگارنده قبرار داده شد.

٣) به خطَّ ناخوش نسخ، محمود بن الشريف الكرماني، غير مورّخ و به ظاهر از سده دهم .

این نسخه به خط زیبای میرزا ید الله نظر پاک کجوری از شاگردان آقا محمد رضای قمشهای و مکتب فلسفی تهران است .

جمعه ربيع الآخر (كذا) ٧٣١، از روى نسخة مؤلّف: در پايان اين نسخه آمده: دو قد نقل من نسخة بخط المصنّف و المواضع التى كانت على خلاف قوانين العربية نقلتها بحالها، و اعلمت عليها علامة صحّه '.

بنابر عبارت پایانی این نسخه. تاریخ تحریر اصل کتاب ابن کمونة عبارت است از: «وکان فی آخرها ما هذه صورته: وقع الفراغ من تألیفه فی ذی القعدة من سنة ستّ و تسعین و ست مائة هلالیة هجریة. و کتبه مؤلّفه العبد الفقیر الی رحمة الله تعالی سعد بن منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله بن کمّونة عفا الله عنه و غفر له و وفّقه لطاعته و مراضیه (هکذا) و أمنه فی الدارین، انّه ولیّ الخیرات فی الدنیا و الآخرة. رب أختم بخیر برحمتک یا أرحم الراحمین».

بنابراین، نسخه حاضرسی و پنج سال پس از نگارش کتاب استنساخ شده است. ۲-«صو» ایا صوفیا، ش ۲٤/۷ × ۲٤/۳ سانتیمتر مربع، ۱۷ سطری، بدون نام کاتب، خط نسخ منقوط، عناوین باشنگرف، به ظاهر از سده نهم هجری. در آغاز این نسخه، نام کتاب «الجدید فی الحکمة» خوانده شده است.

۳- «مج»، مجلس شورای اسلامی، ش ۱۹۳۹، ۱۷/۵ × ۳۳ سانتیمتر مربع، ۲۱ سطری، خط نسخ قدیم و تقریباً غیر منقوط، فاقد انجام ، بظاهر از اواخر سده هفتم یا اوایل هشتم.

با توجّه به نسخه های فوق، تصحیح کتاب در سه مرحله فراهم أمد.

۱ ـ با استفاده از تصحیح تلفیقی و تکیه بر نسخه اوّل که از روی خطّ مؤلّف استنساخ شده. متنی قابل قبول فراهم آمد.

۲ چنانچه گفته شد، بخشی از کتاب درت التاج قطب الدین شیرازی، ترجمه کتاب ابن کمونة است، لذا تمامی متن کتاب الکاشف با درة التاج مقابله گردید. که البته در طی آن تمامی اختلاف نسخ فراهم آمده در مرحله اوّل مورد بازبینی قرار گرفت، و با توجه به محتوای فلسفی کتاب، متن نهایی کتاب فراهم آمد.

متأشفانه در تصویر ما از این نسخه، این علامات به وضوح به چشم نمیخورد.
 این نسخه متأشفانه در بردارنده متن، تا اواخر فصل سوم از باب ششم است.

نجاه و یک

۳ـاز آن روکه متن کتاب تا حدّی فاقد اسلوب منطقی تدوین، و ضعف نگارش عربی بود، جهت فهم خوانندگان علاوه بر افزون کردن عناوینی بر کتاب، که در چاپ حاضر در گوشهٔ صفحات به چشم میخورد، شاید به افراط از علایم ویرایشی و ایجاد بندهای گوناگون استفاده گردید، باشد که مطلوب دانش پژوهان فلسفه قرار گیرد.

در پایان این مقال بر خود لازم می دانم که تشکّر وافر خود را از سرکار خانم پروفسور زابینه اشمیتکه (Sabine Schmidtke) و مؤسسهٔ آلکساندر فون هومبولت (Alexander von Humboldt) جهت فراهم آمدن امکان این پژوهش، و همیاری دوست دانشمند آقای دکتر رضا بورجوادی ابراز دارم، و للّه درّهم.

حامد ناجی اصفهانی برلین. ۱۳۸۵

ا) نگارنده جهت تقطیع بخشهای گوناگون عبارت به سبک سایر تصحیحات خود همجون نداد ابن سینا و شرح نجاه از اعداد استفاده کرده بود، که متأسفانه به دلایلی ناوارد در این و برایش درین و براست حذف شد، از همین رو شاید خواننده در تقطیع بندهای پیایی کتاب قدری نیاز به دقت بیشتر داشته باشد.

والرار العدالعمي بمدالله بعالى عدر صور يعدر أيرب صةالله ركونه صلاته عمه واعانه على راضيه احدالله بعالى وبالعزب المجنابه الكرم ويوحب المريدم فصلدواحساد وأسعم استعادا ومن وعاده الغم وخلة على وروالاعلى حاد وإساله المصلاه المصلطه المستعم المهام الحوقانا رورهانه فانصلحك ماللا الاعلى لخاقس والعيرالعظم وعلى مطعد لاطفادالهوا واعلانه وحصصاعلي والمربع ومعارموا بالعقاب التعلقه والدماناب النعلة والكافاط للدوانع والآحره علااصلك هوعاره الكالاب الاستعوريون ولانعز الاسان اسعاده السنية ولاجوم السفاق الاحرقة ومرالطاه الحدلام محسله عاليات المعسنه لاالظنيه وسائط والرهامه لاالعلما يدالأبعا إلحاء الدي واستا الهيسرا لإبساسه بعصب المصصرات والمصيعار المعا والمطريه والعليه على الطاقه السريه والهداالعطع عذرم لم سرعب و عصدله ولم يلاب والصد معاعده واصول فالكذب اهلا يحكم والسراح عيم المستند فالم المكتبعة اهلااعه والمصاوعد على لمن دالها لادوط وعلى لمستح أذي بسلك تماعل عسطآ السبك ولماكان لاميلاك للاطاصال لعالم العادل للعرفي لاسلام والمشلمين عماللا لدعة لأطلك معسر العاصري بالساء الامرالك المعطم سع الدس خوالصاحبي للعما الذرمينعاها وحراجها واسعدجتها واداءا بامهامراطلع عليمة

مصدلدب وسلامدالاعصآ كريعنة الاسآ لحداسه يوخل الأطعم والأسريه والادويه لأعلده مغ البجه مرالده وأس المنجعة والذعوا المشميانه أوذ ألذذكا للاكر فافوقا الما وطاسم المدالي عدرهم الله رعالي في الاحق واسالك اللم المعلم واعلها والعقعى اعلمني والمععلدوم السامه عيدليلاء لى العمر حطستي وم الدروال بعصمى بنورهدا بتكرورطاب المصليروان اغتى وجاد الصادوس المحاصيرف وفقى ودك لمأاكول دو دادا كحادد مرآلامنس وسعاده الارتم الفارز ويدحله في مره عباد لالصالحين مرحك ما ارجم الواحس وبالكرم الاكرمين المحديليين العامل وجاز ببرعا ولامك وأمرير واسائه واولمائه اجعب وحصوصاع فيروالم الطسس الطاهرس ع المرازيداد بالمصواكود والحدلدا كمعده سيريع الاحرار المامكة على صاحبها السلمو المصبعلي العساله عمرالي عمريدالعبي بالمراض كالسماعة مالله عامر بلكن وه عالصاه جنرامرالافالى ورع التميلفاك آميها وود موام يسعيعط المنصنعقية والمواصع النكاس علي لأف مواسر العرسه ساما حالها واغلى عليها علامهم وكان المهام هدو موت و فع الناع مرالمعدود كالمعناصرسسسسسسسسسسسسسسسسطالد مين وكسوك العدالعم الحرجم الله بعال معدس منصررضعنعرائه ورهبماللدوكمونمعااللمعمدوعمراء وومدلظاعهومرات رواست والدايران والحكي لزرول الداؤلا مرسادم محريري ادح الراجه المراج

ف عدن بي من من المارية المنابعة المنابع المسن مفالسرينكون والتعندواءان علواضاحه التبة حالقة الحبالإلكرم ورجبالم يينضل واحسانة ولتفغرط خفاران من عقاب للايم ويخلز فللفردوس الاعلين خانرول المراهداية المصراط المستعيم بالهالجق واناج بهانروان ساعل عابر بالملأ الاعلالة فيزين حا-العزة العظيم وعلى لصطفير كاظها للنحيد واعلانه وختأ عليح والرويب فقالفتان ابالمقاما لمقلة والتآل النقلة إرنالايمان بالسرواليوم الآخره عما الضلخات هثأ الكالاتالانشوبعه للغوز لانبان التعادة الميث ولإغوى الشقاوج اللخرى تدوم الطاهان ذلك لاسم تحسيلتها المجالية تشته لاالظنذوبالطية المعانيتها التفليدية الابعلم للكم الذع هوانتكما الانقد للانسانية مخص للاتقولات والقربقات المغتارة النظرتروالعلطة بميلاء منعطف عليم وتلقل النع مبط الانسان محت البدت وسائمة الاعظاء تأسنة الابنيار لصاليه تمخلوا الاطع والانز فالادويتكاجله وماالهم وبالندان المنحة والزعوات المستمانزاوج لمعدلاتالنامل وتوهاناما وطاحه زامت الميعة وحلقته المخالم فيكا للخام ويحملن العلاوان سنفعن عاعلن والمتحملوم الغيامة حجة للاهل والمينغل خطئت وبالدى واره بعدين بني هدائك مزورط الليظين

ولمسلفندر واستلقاده ماللغلمين ويرفقنني ولطاكون بسفيار للظومن التمنى ويسلاة الليمن الفارزوب خلن لتحرسالقالناء لعقين بارح اللعيز بالتهم لاكيب والهرشر بالمليزوجات ملاكمالمقروفك آبنواه لأ المتخلط والمتنابع الطتيزلطامين Ë



الورقة الأخيرة من نسخة وصوء

فاك السيدالنغيرا ليحماله تعالى تعدين وريت ورن المسرع والعرض المحت فده تعالى مدالة بالمجالية الكرم وبوجب المزيد مرصله واستا المؤسسة استعمال ومرمن عداء الالمروعسل في الفردوس الاعل مرصائه واساله الحدايد ال صراطه المسمقيم بالهام الحق والاو ترهانه واربصل على مراك الاعل الماس الماس حول الرش العطيم وعل المصطفى إطهار التوحد واعلاء وبعب معدا معل ما المقاردالمقليم والدمامات المعلمة الالامان مالله واليوم الاخروع والصلحات هوغامه النكالات الانشيب وبدونه لايعورا الانشان بالشعاده التربيدية ولإيحو مرالشقاق الاخردر ومزا لظاعران ذبل لايتخصد لمعا إلوص البتينية لاالطب وبالطرق الرعابيه لاالنغليدتية التهعلم الحكمة الأى هواستنكال الغنترا لايشا نيقصسل النمووات والتصديبات بالمغابق النظريه والعلد علصت الطانه البسره ديدا انقلع عددم لم يرغب نم يحصيله ولم بداب في تميد قواعك واصوله فان كليريكم لالحكم والتهل مع عدم المستند والدابل لابعد مزاحل لعقل والتصير وبحسة للكردو العل اللحوط وعل لمصدق الابضل علاع ستوا المتعيل ولما كازا لاسرا لكبرع الغاصل لعالم العادل عزالدين فحزالا تبلأم والمستلميز معنك الدوله فوالملاك فألغوافين دوله شاه بن الايدامكرست بالدين غيرالصاح بلغها العيسنا وإياد آمالاً بها بمراعلته على من ومدا العلم بالمنسَّة الناف وآرابُه الصابِّة الفرِّس بي صَدْيف كُمَارِ نيد يرسم د نعلتُ هذا الكاتُ في اتَّناهما فل أَلِحُتُ البِد من البِسة الإمور الدينَّة والشواعل الدنبوية سنتهلاعل اختصاره على مهمات المطالب وأنهمات المتسايل تغمماً مع الزادات الني من بل فلاسة افكاد الاداخر ولاب حكة الادام إخاليا عايم عرين افادة البكتين مزالجج والدلايل عارياع تحقين بالاعدى صيده بطايل فلاخد فعالما الكاب

وباني دح وانبه باعبيار وبداستعيث عراهاد اكاديد وجادته باعبيار ويوكار وسيد اعادات فازا لماد بلحادث المدى هوموضوع فولنا كلصاوت ولدعله حادث هوا لماجه الزَّ عِنْ لِمَا الْمُعَدِّثُ والحدد منصف من معرضه له والوكد لدسَّ كدايا وجادراً لدانها معة إنها عينها والمددث الن معنى بدههنا شتر المغير واللابات فالداكات دال المدوث اوالحدداوالعبر ماى حان سنت العبرعنه داعًا لم الم بندا الأن يكوز عليه حادثه الااداع ص له عدد وبعير زايدال عليد كائل إعاد وبعدال كمن علان المنصل ألدامه الى فل وقب كنسه بعلقه الالأداد السالكية والوريد وحدوث العله الدى سداليه المعلول الحادث الالنم الكون مديًا مالدا والالم صواسعاد الحواد مالي انحكه الدابه فاكاصل كل واحدم للسراب مهر لباماهيد وابعه ع بعتر المعروه الحرك المعرد بانهاصه سيونتانها لغانها ولدواجها لم يكن علها حاويه ويكونها منسر العبر حوالكول على المدرات ولولاها للزم من دوام ما مبرًا لواجب لذائد في معلوله الاول على استسار ووام معلولهعلوله وكعلك حرافس الامرال الموادث العنصرية المتد والمام مروحوب ورجله كالصادث عنعرى يسلسل علل ومعلولات حاديد معدده مقالابا بعلما وللم مرعام أى كان مدوحوده مدم علته وعدم عله على المال الماسي الامرال واسبا لوحود الدائد تسدم مايشوعدمه وهاف اللوازم كليابا لحله وفصه لزومها ووعف مزلصول شين بقررها ويحود الحركه للسيرة ولاعزيرش مرجان المشعات ولولا وحدد عفا إواكثر تروص لهدوا كوكه لماوص ولا بحرز انكوفي العنزل باشراغان الحركد والانكان لدمعاتي أنحسم مرطريق العرف فيده فالمرتضلا بلمين ستادهن المحكه للامتل حواثه لامال دابرالسف وللستر الموكه عن المحكد مدًّا لها مت التي المامي والاستران و دلك الفص ويور مايداغر مشاه عل سبر إلى سلطه لاعلىسد والمداسد المي واستلعا فاسعلى الحسر لاصدرعته مالاسافي تواشرد مكر يود ذلك اذا لم ول سندا مريدا عقل ولس مسرعل الاحسام الامعالمالعير



الكاشف (الجديد في الحكمة)



# بسم الله الرّحن الرّحيم

قال العبد الفقير إلى رحمة اللّه تعالى، سعد بن منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله ابن كمونة الله عنه، وأعانه على مراضيه ا أحمد اللّه تعالى حمداً يقرّب إلى جنابه الكريم، ويوجب المزيد من فضله وإحسانه؛ واستغفاره استغفاراً يؤمن من عقابه الأليم، ويخلّد في الفردوس الأعلى من جنانه؛ وأسأله الهداية إلى صراطه المستقيم، بإلهام الحقّ وإنارة برهانه؛ وأن يصلى على من بالملا الأعلى، الحافين من حول العرش العظيم، وعلى المصطفين لاظهار التوحيد وإعلانه، وخصوصاً على محد وآله ".

وبعد. فقد اتّفق أرباب العقائد العقليّة والديانات النقلية أنّ الإيمان بــاللّه واليوم الآخر وعمل الصالحات. هو غاية الكمالات الإنسية: وبدونه لا يفوز الإنسان بالسعادة السرمدية. ولا ينجو من الشقاوة الأخروية.

ومن الظاهر أن ذلك لا يتم تحصيله على الوجوه اليـقينية. لا الظـنَية، و بالطرق البرهانية لا التقليدية، إلا بعلم الحكمة الذي هـو اسـتكال النـفس الإنسانية بتحصيل التصورات والتصديقات بالحقائق النظرية والعـمليّة عـلى حسب الطاقة الشه بة.

١) هنة الله: عبد الله، مج

لكونة: + رحمه الله، مج (جاءت الإضافة في هامش النسخة)
 مراضيه: مراضه، صبو؛ عفا الله عنه واعانه على مراضيه: م، مج

۲) مراضيه: مراضه ، صنو؛
 غ) أحمد: الحمد ، مير

٥) وخصوصاً على محمد وآله:... مج / هكذا في النسخ المعتمدة وهو يخالف تهوّده.

وبهذا انقطع عذر من لم يرغب في تحصيله. و' لم يدأب في تمهيد قواعـد. وأصوله. فإنّ مكذّب أهل الحكمة والتنزيل مع عدم المستند والدليل. لا يُعدّ من أهل العقل والتحصيل. ويجب عـلى المـتردّدِ العـملُ بـالأحوط. وعـلى المصدّق أن لا يضلّ على علم عن سواء السبيل.

ولما كان الأمير الكبير الفاضل العالم العادل. عز الدين، فخر الإسلام والمسلمين، معتمد الدولة، مجد الملك، مفخر العراقين، دولة شاه بن الأمير الكبير المعظّم، سيف الدين سنجر الصاحبي \_ بلّغها اللّه مبتغاهما، ومرامها، وأسعد جدّها وأدام أيّامها \_ عن اطلع على شرف هذا العلم بألميته الناقبة وآرائه الصائبة، التمس منى تصنيف كتاب فيه يرسمه، فعملتُ هذا الكتاب في أثناء ما قد ألجئت إليه من ملابسة الأمور الدنية والشواغل الدنيوية، مشتملاً مع اختصاره على مهيّات المطالب، وأمّهات المسائل، متضمّناً مع الزيادات التي من قبّلي حلاصة أفكار الأواخر، ولباب حكة الأوائل، خالياً عمّا يقصر عن إفادة اليقين، من الحجج والدلائل، عارياً عن تحقيق ما لا يُجدى تحقيقه بطائل.

فلا تجد في هذا الكتاب إلا ما يُنتفع به في العلم بالله تــــالى. وتـــوحـيده. وتنزيهه. \* وصفات جلاله. وعجائب مخلوقاته الدالة على كبريائه وعـــظــته. وبيان جوده وعــنايته؛ وفي إثــبات المـــلائكة السهائــية. والنــفوس الأرضــية. وإدراكاتها. وآثارها. وبقائها بعد خــراب البــدن. وأبــديتها. وتــزكيتها. وسا

۸) مع: على ، مج

۱) و: +من ، حسو

۲) مكذب: يكذب، مج (جاء في تحت الكلمة لفظة «من»، أي: من يكذب)

٣) لا يعد من: لا يعده ، قر (هكذا يمكن أن يقرأ ما في التصوير)

٥) مفتخر: مفتى، مع ٢) المعظم: ــ، مع

٧) ومرامهما وأسعد جدّهما: ــ، مج

۹) تنزیهه: تنزهه ، مچ

يعصمها من الخطأ والخذلان؛ وفي خصائص النبوّة، والولاية، وحال المعاد، والنشأة الثانية.

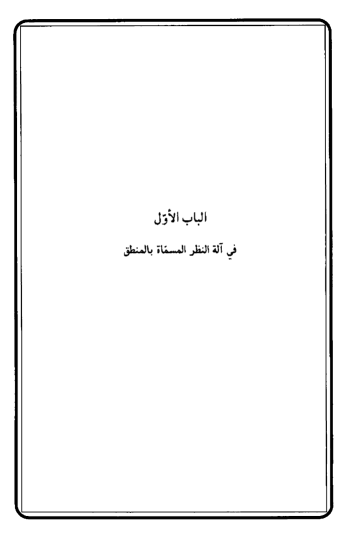
وبالجملة هو مشتمل على ما يعصم من الضلال. ومزلّة أقـدام الجـهَال. ويسعد النفس في المآل بما تحلّت به من الكمال.

وأقول \_ مع اعترافي بتقصيري، وقلّة بضاعتي من العلم \_: إنّه لا يعرف محلّ هذا الكتاب إلّا المحقّق الذي طال نظره في الكتب السابقة عليه.

وقد جعلته سبعة أبواب. في كلّ باب منها سبعة فصول. ومن اللّه أستمدّ العصمة وإصابة الصواب. والرحمة وجزيل الثواب؛ إنّه العفوّ الوهّاب.

۱) تحلّت: يجلب، مج







# الفصل الأوّل

# في ماهية المنطق، ومنفعته، وأمور ينتفع بها توطئة <sup>ا</sup>

المنطق: «قانون يعلم به صحيح الفكر وفاسده». ونسبته إلى الرويّة أنسبة العروض إلى الشعر، والإيقاع إلى أزمنة الألحان. ويستغني عنهما بقطرته كثير من الناس. ولا يكاد يستغني بقطرته عن هذا القانون إلّا المـؤيّدون بهـدايـة ربّانية، وقليلً ما هم؛ لكنّ الذين لا يهتدون بهذا القانون لبلادتهم، كثيرون.

والمراد بـ «الفكر» ههنا. توجيه الذهن نحو مبادي المطالب. ليتأدّى من تلك المبادئ المها.

فتلك المبادئ تجري من الفكر مجرى المادّة. والهيئة الحاصلة من تسرتيبها تجري مجرى الصورة. ولا بدّ في صلاح الفكر. أي في كونه مؤدّياً إلى المطلوب. من صلاحها معاً. ويكنى في فساده فساد أحدهما.

المبادئ التصوّرية والتصديقية والمبادئ: إمّا تصورية. أو تصديقية. فإنّ حضور شيءٍ مّا عند الذهن يستى «تصوراً». وهو نفس الإدراك. وما يلحقه لحوقاً يجعله محتملاً للتصديق أو التكذيب، يسمّى «تصديقاً». وهو الحكم بمتصور على متصور. ولا يطلب في العلوم سواهما.

ولمًا انحصر المعلوم في معلوم التصوّر. ومعلوم التصديق. فالجهول منحصر في مجهولهما. ويسمّى الفكر المــوصل إلى النـصوّر «قــولاً شــارحاً». والفكـر

۱) قارن: درّة التاج ج ۱/۲
 ۲) الروية: الرؤية، صورة الرؤية على الرؤية على الرؤية الرؤية على الرؤية الر

٣) فالمجهول: والمجهول، صدو

الموصل إلى التصديق «حجة».

فقصارى أمر المنطق. أن ينظر في مبادي كلّ من القولين. وكيفية تأليفه على الوجه الكلّي القانوني. لا بالنظر إلى الموادّ المخصوصة بالمطالب الجزئية.

و\ يجب عليه أن ينظر في الألفاظ. من حيث هو معلّم للمنطق. أو متعلّم له، وللعلاقة الوضعية بين اللفظ والمعنى، لا من حيث هو منطق فقط.

وعلم المنطق بعضه على سبيل التذكير والتنبيه، وبعضه على سبيل العـلم المتّسق الذي لا يقع فيه غلط. وهو قانون للبعض الذي بخلافه. وإلّا لافــتقر المنطق فها يستنبط منه بالفكر إلى منطق آخر؛ وليس كذا.

ولا بـدّ في انتهاء المبادي إلى تـصوّرات و تـصديقات بـديهيتين. <sup>4</sup> وإلّا لاكتسب الجهول بالجهول، وهو محال، ولا تصديق إلّا على تصوّرين فصاعداً.

ويكني في ذلك التصوّر بوجه ما فقط. حتى إن تصوّرنا من الجهول مطلقاً كونه مجهولاً مطلقاً. كانٍ في حكمنا عليه بامتناع الحكم عليه. أي في حال لا يكون متصوّراً منه الا هذا القدر.

> الدلالات و أقسامها

ومدلول اللفظ الذي دلالته وضعية إن كانت على المعنى الذي وضع له. لأجل وضعه له. فهي «المطابقة». كدلالة البيت على مجموع الجدار والسقف؛ والا فدلوله:

إن كان جزءاً تما وضع له فهي «تضمن»، كدلالة البيت على الجدار؛ وإن كان خارجاً عنه فهي «الترام»، كدلالة السقف على الحائط.

> التواطؤ وانتشكـــيك

واللفظ الواحد:

١) واليحقّ أن تؤخّر هذه الفقرة نظراً إلى سياق المباحث و تحقيق بحث الدلالات مؤخّراً

٢) معلَّم: يعلم ، هج ٢) في: من ، هج

٤) بديهيتين: بديهتين. صورتر، مج (النسخ مهملة هنا و يمكن أنّ يقرأ ما فيها: بديهيين) ٥) منه الاهذا: منه ولاهذا، صور، تر، مج (ضبط النص قياسي يوافق المعني)

١/ كدلالة: لدلالة، مج ٧ كدلالة: لدلالة، مج

يدلَّ على المعنى الواحد الحماصل في كثيرين بالسواء بالتواطـؤ، كـالحيوان على جزئياته. ولا على السواء بالتشكيك. كالموجود على الجوهر والعرض.

ويدلّ على معانيه المختلفة بالاشتراك. كالعين [على] الباصرة وغيرها؛ وهذه قد يعمّها الوضع. وقد يخصّ بعضها. ويلحق غيره به لتشبّه.\ أو نقل.

الترادف والتــــاين والألفاظ الكثيرة تدلُّ على المعنى الواحد بالترادف. كالخمر والعقار؛ وعلى المعانى الكثيرة بالتباين. كالسهاء والأرض.

المفرد والمـــــركّب واللفظ إن لم يقصد بشيء من أجزائه المترتّبة المسموعة الدلالة فيه عــلى شيء من أجزاء معناه. فهو «المفرد». كزيد وعبداللّـه. وإلّا فــهو «المـركّب». ويسمّى «قولاً» كالحيوان الناطق.

واحترزنا بـ «المرتبة المسموعة» عن مثل صيغة الفعل الدالّة على زسانه. وجوهره الدالّ على الحدث؛ فإنّ كلاً منهما جزؤه. ولكن غمير مـــترتّب ولا مسموع.

والمفرد إن استقل بالإخبار به أو عليه. فإن دلّ على معنى وعلى زمانه المحصّل من الثلاثة \_ احترازاً بـ «المحصّل» عن مثل الزمان في المتقدّم المتصرّف إلى تقدّم ومتقدّم عن الكلمة \_ كمشى \_ وإلّا فهو الإسم، \_ كالإنسان \_ وإن لم يستقلّ بذلك فهو الأداة كـ «فى» و«هو» و«كان» الناقصة.

وما منع مفهومه من وقوع الشركة فيه فهو «جزئي». كزيد المشار إليه. وما لم يمنع مفهومه ذلك فهو «كلّي»؛ وقعت الشركة فيه. كـ «الإنسان»؛ أو لم تقع لمانع غير نفس المفهوم. كـ «الشمس».

٢) الدالَّة: الدلالة ، مج

۱) لتشبه: لشبه ، مج

۲) مترتّب: مرتب، صنو ، تر

٤) منقدم: يتقدّم، حسو

الحمل سائه اطساة والائستقاق

الذاتي و أقسامهاً

والحمول: والعسرخى

إن كان داخلاً في ماهية موضوعه كـ «الحيوان» في الإنسان، أو نـفس ماهيته، كا «الإنسان» لا «زيد»؛ إذ «زيد» عبارة عن إنسان متخصص بعوارض، لاعن الجموع من الإنسان وتلك العوارض، فهو ذاتي.

والموصوف وصفاته إذا حكم ببعضه على بعض. ' كيف كان. كـ «الإنسان

ضاحك» أو «الضاحك انسان » أو «كاتب» فالحكوم عليه موضوع؛ والحكوم

به محمول بالمواطاة، بخلاف ما مثل «الضحك»، «والكتابة» فانَّها لا تحمل الآ

وإن كان خارجاً عنها فهو عرضي. [والعرضي]:

باشتقاق، ك«الضاحك» أو بأداة نسبة، كر«ذي ضحك».

إمّا لازم، وهو الدائم الصحبة لها مع العلم بوجه وجوب تلك الصحبة. كذي الزوايا الثلاث للمثلَّث إن كان بيِّناً. أو كمساوي الزوايا لقائمتين له. إن كان غير بين، يلحق بتوسط العره.

وإمّا مفارق. وهو ما لا يكون كذلك. وإن جاز دوام صحبته لها. إمّا مفارقة سريعة، ككون زيد قامماً؛ أو بطيئة، ككونه شاتاً.

> الكاأنات الخمس

وما أُخذ من العرضيات من حيث يختصّ بماهية واحدة. فهو «خـاصّة». كالضاحك للانسان، سواء ساوته كهذا المثال، أو كانت لبعضه فقط، كالكاتب بالفعل له.

وما أُخذ منها من حيث يشمل ماهية وغيرها. فهو «عرض عامّ». كالماشي للإنسان، لا للحيوان لاختصاصه به.

والمسؤول عنه برهما هو»:

١) بعض: البعض، مج ٢) بتوسّط: بتوسيط، مج

إن كان حقيقة واحدة، كالإنسان، فالجواب بمجموع ذاتياتها. كـالحيوان الناطق.

وإن كان فوق واحدة:

فإن اختلفت حقايقها كالإنسان والفرس والطير. فـ جموع الذاتيات المشتركة بينها كالحيوان وحده، وهو جنس كلّ واحد منها، وهي الأنواع بالإضافة إليه.

النوع و أقسسامه وإن اتّفقت حقايقها كزيد وخالد. المختلفين بالعدد فقط. فبالحقيقة المشتركة حالتي الشركة أوالخصوصية كالإنسان وهو نوع حقيقي لتلك الكثرة. ومعناه غير معنى النوع الإضافي.

وقد تصدقان على ماهية واحدة \_كهذا المثال \_ وقد يصدق كل منها على ما لم يصدق على منها على ما لم يصدق عليه الآخر \_كالبسائط التي هي هي أنواع حقيقية فقط. والأثواع المتوسّطة التي هي إضافية فقط \_ إلّا إذا اعتبرت بالنسبة إلى ما اشترك فيه ما تحتبا دون الخصّصات.

الجنس وأقســــام وقد تتصاعد الأجناس إلى ما لا جنس فوقه، وهمو العمالي وجنس الأجناس؛ وتتنازل الأنواع الإضافية إلى ما ليس تحته إلا الأصناف والأشخاص، وهو نوع الأنواع. والمتوسطات أجناس لما تحتها. [و] أنواع لما فوقها.

وخصوصية كلّ نوع هو فصله المقوّم، كالناطق للإنسان. ويقال في جواب «أي ما هو في ذاته».

۲) الشركة: المشتركة ، مج
 ٤) هى: ــ ، صبق

۱) بمجموع: لمجموع، تر ۳) المثال: المبال، تر

۵) تتنازل: تتناول، مج

وكلّ شيئين:

إن صدق أحدهما على كلِّ ما صدق عليه الآخر:

فإمّا مع العكس. وهو «المساوي»، كالإنسان والضاحك.

أو لا مع العكس. فالأوّل أعمّ مطلقاً. والآخر أخصّ مطلقاً. كـالحيوان الأعمّ. والإنسان الأخصّ.

وإن لم يصدق أحدهما على كلّ ما صدق عليه الآخر، فإن صدق على بعضه، فبينها عموم وخصوص من وجه \_كالإنسان والأبيض \_ وإلّا فهها متباينان. كالإنسان والفرس، والموجود والمعدوم.

لمّية الحبصر في الكسلّيات الخمس

انسب الأر ـــــع

ولا تزيد المحمولات المفردة على الخمسة التي هي:

الجنس والنوع الحقيقي والفصل والحناصّة والعرض العامّ. لأنّها: إمّا ذاتية. أو عرضية.

والذاتية إمّا صالحة لأن تقال في جواب ما هو. أو غير صالحة.

والصالحة: إمّا على مختلفات الحقائق، وهي «الجنس»؛ أو لا على مختلفاتها. وهي «النوع الحقيق».

وغير الصالحة لذلك: إمّا غير مشتركة. أو ليست تمام المشترك. بل جزؤه المساوي له. إذ الجزء في الجملة لا يكون أخصَ مطلقاً. ولا من وجــه. ولا مبايناً. لاَنَه كلّم صدق الكلّ صدق الجزء. فانتفت هذه الثلاث.

وفي هذا الموضع لا يكون أعمّ مطلقاً؛ وإلّا لكان تمام مشترك بين ماهيةٍ مّا وغيرها. وهو خلاف الغرض، فتعيّن أنّه مساوٍ. وعلى تقديرَى أنّها ليست تمام المشترك، أو هي بعضه المساوي، فهي صالحة للتمييز، فتكون «فصلاً».

والعرضية إن اعتبر عروضها لماهية وأحدة فيهي «خـاصّة». وإلّا فيهي «عرض عامّ».

وكلّ واحد من هذه الخمسة إنّا هو ذلك الواحد بالإضافة، فقد يصدق على واحد عدّه منها. كاللون فإنّه جنس للسواد والبياض ، ونوع للكيف، وخاصّة للجسم، وعرض عامّ للإنسان.

 ومعروض كلّ واحد منها يسمّى بالطبيعي. وعارضه بالمنطق. ومجموعهها بالعقلي.

فالحيوان «جنس طبيعي». والجنسية العارضة له «جنس منطقي». والحيوان مم الجنسية «جنس عقلي»، وكذا قياس باقيها.

90

١) للسواد والبياض: للبياض والسواد ، مج

### الفصل الثاني ف اكتساب التصوّرات `

أقسسام التصور:

إمّا تامّ. وهو الإحاطة بكنه حقيقه المتصوّر؛

وإمّا ناقص، وهو تمييزه عمّا عداه، من غير تلك الإحاطة.

والقول الشارح الموصل إلى التصوّر التامّ يسمّى «حدّاً تامّاً»، ولا بدّ وأن يشتمل على ذاتيات المحدود أجمع، فيكون مركّباً من جنسه وفصله. إن كان تركّبه منها، إذ الجنس يتضمّن جميع الذاتيات المشتركة، والفصل يتضمّن جميع الذاتيات الممرّرة إن كان لذلك الجنس والفصل تركّب؛

وكها أنّ اتّحاد الشيء في الخارج لا يتمّ إلّا باتّحاد جميع أجزائه. فإيجاده في الذهن ـ الذي هو تصوّره ـ لا يتمّ إلّا بإيجاد جميع ذاتياته فيه. ومتى لم يكن كلّ واحد من ذاتيات المحدود متصوّراً بالتصوّر التامّ. لم يتمّ الحدّ<sup>7</sup>: إذ ّ لا يتصوّر به كنه حقيقه الشيء.

و«حدّ الحدّ» هو أنّه القول الدالّ بالمطابقة على ماهية الشيء.

إشكــــال في الحدّ والاجابة عنه

وظنَ أنَّ جميع ذاتيات الشيء نفس ذلك الشيء. فيكون التحريف بهما تعريف الشيء بنفسه:

> ۱) قارن: د*رّة التاج* ج ۲ / ٤٤ -------

٢) الحد: الحدود ، مج ٤) أَنَّ: أو ، هنو

٣) إذ: \_ ، مج

فليس كذا؛ فإنّ الأشياء التي كلّ واحد منها متقدّم على شيء تمنع كونها نفس ذلك الشيء المتأخّر عنها، بل هي تصير عند الاجتاع ماهية هي المتأخّرة، فتحصل معرفتها بها، فالعلم بالجنس وبالفصل وبالتركيب التقييدي متقدّم على العلم بالجنس المقيّد بالفصل، والفرق بين مجموع الشيء وبين أجزائه بأسرها، أنّ الجموع هو اعتبار ما يقع فيه التأليف مع التأليف، والأجزاء بأسرها هي اعتبار ما يقع فيه التأليف من غير التفات إلى التأليف.

ازوم تــقديم الجنس عــل الفـــصل في التعريف ويجب تقديم الجنس على الفصل في الحدّ، لأنّ الجنس يدلّ على شيء مبهم يحصله الفصل، وإذا عكس هذا الترتيب اختلّ الجزء الصوري من ذلك الحد. فلا يشتمل على جميع الأجزاء.

الحدّ المساهوي والمسفهومي والحدّ:

إمّا بحسب الماهية في نفس الأمر. وهو صعب، لجواز الإخلال بذاتي لم يطلع عليه. ولوقوع كثير من الأغاليط الحدّية فيه؛

وإمّا بحسب المفهوم ولايتأتي فيه ذلك. إذ هو جار مجرى العناية. وإذا عنينا بالإنسان، الحيوان المنتصب القامة الضحّاك بالطبع، فكلّ واحد من هذه ذاتي بحسب المفهوم، فلا يسوغ الزيادة عليها والنقصان منها عند استمادة عمد الإنسان مثلاً. وإلّا لكان المحدود أوّلاً غير المحدود ثانياً. ويجب أن لا تففل عن هذا القانون في الحدّ المفهومي.

وأمّا الموصل إلى التصوّر الناقص، فمنه «الحدّ الناقص». وهو ما أخلّ فيه ببعض الذاتيات. كتعريف الإنسان بأنّه الجسم الناطق. فأخل بفصل جـنسه

١) أنَّ المجموع: .. مج

٣) هكذا في النسخ ٤) استعادة: استغاده، صو

هذا باعتبار قسيم قوله: «و القول الشارح الموصل إلى التصور التامّ» و الحقّ أن تقدّم هذه
 الفقرة على العباحث الأخيرة

الذي هو الحيوان، أو بأنَّه الناطق، فأخلَ بحنسه حملة.

ومنه الرسم:

الرسم مأة... امد

إمّا التامّ. وهو ما يميز الشيء عن جميع ماعداه.

وامّا الناقص وهو ما عِنْره عن بعض ما عداه.

وأجود الرسوم ما يوضع فيه الجنس أوّلاً لتقييد ذات الشيء. فإنّ الفصول والخواص واللوازم لا تدلُّ بالمطابقة إلَّا على شيء ما يستلزمها. أو يختصَ بها. فأمًا ٢ مـا ذلك الشيء فــلا يــدلّ عــليه إلّا بــالالتزام؟. ودلالة الالتزام غــير مضبوطة. فقد ينتقل العقل بالالتزام إلى الشيء وإلى جزئه. وإلى خاصّة أخرى له: فإذا وضع الجنس دلّ على أصل الذات المرسومة، وتمّ التعريف بايراد اللوازم والخواص، كما يقال للإنسان: «إنّه حيوان مشّاء على قدميه، عريض الأظفار. ضحّاك بالطبع». ويقال للمئلّث: «إنّه الشكل الذي له ثلاث زوايا».

وإذا استقصى في ذكر الخواص واللوازم. فإنّ العقل حينئذِ يطلب لها جامعاً هو الذات، فيستغنى عند ذلك عن ذكر الجنس.

ولا يتم ول شارح إلا بما يخص المعرف:

إمّا بأن يكون كلّ واحد من أجزائه كذلك. كرسم الشيء بمجموع خه اصه؛

أو البعض كذلك دون البعض، كرسمه بالجنس والخاصّة؛

أو يخصّ بالاجتماع. كرسمه بمجموع كلّ فرد هو° عرض عامّ. وجملة تلك الأعراض خاصة. كالطائر الولود للخفاش. ٦

٥) هو: منه ، مج

الفظة «لتقييد» مشوّشة في، صبو، مج ويمكن أن يقرأ: ليقيد

٢) أراد المؤلِّف أن يبيِّن لمّية وضع الجنسُ والعرض الخاصُ في التعريف بالرسم.

٣) في درّة الناج: ج ٢ / ٤٧: «وأما أنك جه چيز است أن بر أنّ ، دلالت نمي كنند الآبه النزام».

٤) كرّسم: لرسم ، مج

٦) ويسمّى هذا القسم بالخاصة المركبة

يجب أن تكون المنواض والأعسراض المعزفة للشيء بيئة له ويجب أن تكون الخواص والأعراض المعرّفة للشيء بيّنة له. وليس سن شرط كونها معرّفة أن يعلم اختصاصها بالشيء. لأنّ العلم بالاختصاص لمّان متوقّف على العلم بالمختص والمختص به. فلو عرف بذلك الاختصاص لمّان دوراً؛ بل من شرطه أن يكون بحيث ينتقل الذهن من تصوّره إلى تصوّر المعرّف به؛ والمعلوم مطلقاً وكذا الجهول مطلقاً، لا يتصوّر طلب تصورها. بل المعلوم من وجه والجهول من آخر، كإدراك ناقص. يطلب تكسيله أو زيادته وإن لم يكتمل.

الأغلاط الواردة في الأقــــوال الشارحــة أغلاط المـــة والخطأ في الأقوال الشارحة منه ما يختص بالحدّ. ومنه ما يعمّه والرسم.

أمّا الذي يختص بالحدّ:

□ فبأن لوخذ مكان الجنس أحد أمور سبعة:

إما اللوازم العامّة. كالوجود والعرضية.

وإمّا الفصل. كقولهم: «العشق إفراط المحبة». وإنّما هو المحبة المفرطة.

وإمّا النوع، كقولهم: «الشرير من يظلم الناس»، والظلم ٌ نوع من الشر.

وإمّا جنس آخر، كما يقال: «العفيف ذو قوة يتمكّن بها من اجتناب الشهوات»، فإنّ الفاجر له أيضاً هذه القوّة، ولا يجتنب، فقد أخذت القوّة مكان الملكة.

وإمّا الموضوع. كأخذ الخشب في حدّ الكرسي. فبأنّه يــوجد قــبل الهــيثة الـــريرية وبعدها. ولاكذلك ً الجنس. فإنّ وجوده يتقوّم بالفصل. وجــعلهــا واحد.

١) فبأن: فأن، مج، تر، صمو / ضبط النصّ فياسى بما سيرد في قوله: «بأن تؤخذ الانفعالات...
 يممّ الحدّ و الرسم فبأن...»
 ٢) الظلم: للظلم، مج
 ٢) كذلك: لذلك، ممج

وإمّا المادّة الفاسدة. كقولهم: «الخسر عسنب معتصر». و«الرساد خشب محترق».

وإمّا الجزء. كقولهم: «الإنسان حيوان ناطق». وعنوا بالحيوان ما تخصّص به. فإنّ المتخصّص لا يقال على المختلفات فلا يكون جنساً؛ بل الحيوان الذي هو جنس يجب أن يؤخذ غير مشروط بقيد أنّه ناطق. ولا يفيد أنّه لا ناطق. إذ الأوّل هو الإنسان نفسه. والثاني مناف له، فلا تحمله عليه.

□ وبأن تؤخذ الانفعالات مكان الفصول، فإنّ الفصول لا تبطل الشيء.
 والانفعالات قد تبطله.

أغلاط الحدة وأمّا الذي يعمّ الحدّ والرسم فبأن: والرسم بين المراسم

أو بما يساويه في المعرفة والجهالة. كقولهم: ' «الأب هو الذي له إبن»: أو بما هو أخفى منه، كقولهم «المثلث شكل زواياه الثلاث مساوية لقائمتين»: أو بما لا يعرّف إلّا به، كقولهم: «الشمس كوكب يطلع نهاراً». والنهار هو زمان طلوع الشمس.

١) كقولهم: لقولهم، مج

### الفصل الثالث في القضايا وأقسامها ١

القو ل و أقســـامه القول:

إمّا تقييدي كالحيوان الناطق، وهو في قوّة مفرد، كالانسان؛ ٢

أو خبري. وهو ما يعرض له لذاته أن يكون صادقاً أو كاذباً.

واحترز بـ «لذاته» عن مثل «تَفضَّلُ بكذا». فإنَّه أمر بالذات. ويدلُّ عــلي. الخبرية، أي أريد تفضّلك به.

أو خارج عنهها. كالتمنّي والترجّي والأمر والنهي والقسم والنداء والتعجّب و الاستفهام.

فالتقييدي ينتفع به في الأقوال الشارحة. وقد مضى ذلك.

وما مثل التمنّي وما معه هو أخصّ بالمحاورات دون العلوم. ويـنتفع بــه في الخطابة والشعر. وما يجري مجراهما ممّا لا يتعلّق بغرض هذا الكناب.

معرفة القضبة و أقسامها

و أمّا الخبري فهو الذي ينتفع به في تركيب الحجج. وتسمّى «قضية». ولا بدّ فيها من محكوم عليه ومحكوم به. إيجاباً أو سلباً ــ فإن " لم يكونا جزئين ل قد أخرجا بالتركيب عن الخبرية - ك «الإنسان ماش، أو ليس»، أو ك «الحيوان الناطق ماشِ أو هو متنقّل بنقل قدميه، أو ليس». فهي «الحملية»؛ وإن كـانا

٢) كالإنسان: \_ ، صو

۱) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۵۱ ٣) الجملة معترضة كما لا يخفى من سياق العبارة

٥) إشارة إلى أنَّ القضية إمَّا موجبة وإمَّا سالبة ٤) جزئين: \_. تر

كذلك فهي «الشرطية».

والارتباط بين الجزئين إن كان بلزوم أو مصاحبة أو سلب أحدهما فهي «المتصلة»، وإن كان بعناد أو عدم موافقة أو سلب أحدهما. فهي «المنصلة».

القضية الحسسملية ومسعرفة أجسزائسها

فأمّا الحملية فهي التي حكم فيها بكون أحد جزئيها وهو «المحمول» مقولاً على ما يقال عليه الآخر - وهو «الموضوع» - سواء كان ذاتاً وحدها. كالإنسان كاتب. أو هو مع صفة كالضاحك كاتب.

والموضوع والمحمول هما مادّة القضية. وما يسربط أحسدهما بـالآخر همو صورتها. وقد يحذف في بعض اللغات لفظاً. لدلالة قرينة عليه معنى. كها يقال: زيد ماش. وحقّه أن يقال: زيد عهو ماش.

أقسسام

القــــضية الحملية

والموضوع:

إن لم يمكن تعدّده \_ إمّا لكونه جزئياً. ك«زيد كاتب، أو ليس». أو باعتبار الحكم. كالحيوان جنس° \_ فالحملية " مخصوصة.

وإن أمكن تعدّده. فإن بيّن أنّ الحكم على كلّ واحد من أفراده بإيجاب. كـ «كلّ إنسان حيوان». وهي «الموجبة الكلّية»؛

أو بسلب كلٌ <sup>٧</sup> شيء، «ولا واحد من الناس بحجر»، وهمي «السالبة الكلّية»؛

أو على بعضها بإيجاب. كـ «بعض الناس كاتب». و[هي] «الموجبة الجزئية».

أو «ليس بكاتب»، وهي «السالبة الجزئية».

١) إشارة إلى القضية الشرطية وهي التي يشترط حمل المحمول على الموضوع بأمر آخر
 ٢) بين: من . مج (الكلمة مشؤشة)

٤) زيد: ١٠ مج

٦) فالحملية: بالحملية، مج ٧) كلَّ: كلا، مج

فعلى التقادير الأربع. الحملية محصورة.

وإن لم يتبيّن ذلك كـ «الإنسان في خسر» أو ليس. فـالحملية «مهملة». ومساوية للجزئية. وفي قوّتها؛ فإنّه إذا صدق الحكم على كلّ الأفراد أو على بعضها فعلى التقديرين يصدق على بعضها يقيناً.

تحقيق في القسضايا الحسسورة ويتناول الحكم في المحصورة. ما يدخل تحت الموضوع من الأجمناس والأثواع والأصناف والأشخاص الموجودة. والمفروض وجودها. مما لايمتنع اتصافها به. وإذا قلنا: كلّ ج ب. فلا يعنى مجموع الجميات. ولا كلّية جميم المنطقية ولا العقليّة. بل يعنى كلّ واحد من أفراد جيم الشخصية. أو غيرها.

وبالجملة. فما يوصف بـ «جيم» وصفأ مأخوذاً من حيث هـ و بــالفعل. لا بالقوّة. كها للنطفة التي هي بالقوّة إنسان. سواء كان موصوفاً بــه. كــذلك في الفرض الذهني أو في الوجود الخارجي، وسواء اتصف به دائماً أو غير دائم. بل كيف اتّفق فهو ب على أحد جهات الحمل التي يأتي ذكرها.

القضايا المعدولة والمحسس*ض*لة وإذا كان المحمول معدولاً. وهو الذي عبر عنه بأداة سلب مع لفظ محصّل. سمّيت الحملية «معدولة» كقولنا: الإنسان هو لا فرس. وتشتبه الموجبة فيها بالسالية المحصّلة.

والفرق بينها: هو أنّ الموجبة المعدولة عكم فيها بارتباط السلب. و السالية المحصّلة حكم فيها بسلب الارتباط. فالسلب في إحداهما رافع للإيجاب وفي الأخرى بخلافه.

والإيجاب لا يصحّ ولا يصدق إلّا على محقّق في الخارج. أي في نفس الأمر

١) اقتباس من كريمة العصر / ٢: «أنّ الانسانَ لفي خُسْرٍ»
 ٢) فهو ب: فهوت ، تر

٣) معدولة: معدولية، مج، صنو، تر / ضبط النصّ قياسي

٤) المعدولة: المعدولية، مج، صو، تر (٥) و: ۖ ، مج، تر

إن حكم بثبوت المحمول للموضوع كذلك، وإلّا فني العقل، ولا كذلك السلب، فإنّ المعدومين أو المعدوم أيّها كان قد يسرفع الارتباط بينهما في الخارج، فيصدق الحكم فيها على غير الثابت، إذا أخذ من حيث هو غير ثابت.

مادّة القبضية وجهتها

ولكلّ محمول إلى موضوع نسبة ما في نفس الأمر مخصوصة. فإن كان تخصّصها بالوجوب. ك «زيد إنسان، أو ليس»، فهي مادّة واجبة، وإن كان بالإمكان فهي بالامتناع فهي مادّة ممتنعة، ك «زيد حجر، أو ليس». وإن كان بالإمكان فهي مادّة مكنة. ك «زيد كاتب، أو ليس». وما يتلفّظ به من خصوصية النسبة، أو يفهم وإن لم يتلفّظ به - فهو «جهة القضية» سواء طابقت المادّة، أو لم تطابق.

المسر خهات

وقد تكون الجهة متناولة لأزيد من مادّة واحدة. كحكنا بالنسبة الغير المتنعة، فإنّها تتناول مادّتى الوجوب والإمكان، وكـذا قـياس غـيرها مـن الجهات العائة.

وإذا حكم بدوام النسبة أو سلبها ما دامت ذات الموضوع ثابتة. فالقضية «ضرورية». إن قيد[ت] بالوجوب، ك «الإنسان بالضرورة حبيوان. أو ليس بحجر». و «دائمة» إن لم يقيد به. وكان محتملاً له، ك «زيد أبيض البشرة دائماً. أو ليس»، وإذ ما لا يجب لا يوجد ـ كها ستعلم ـ فلا دائم إلاّ ضروري في نفس الأم.

ولكن مرادنا بالدائم ما لا يحكم بوجوبه. فإن قيدناه باللاضرورة فالمراد أنا لا نعلم وجه وجوبه. وحينئذٍ لا يصدق الحكم به على كلّ واحد: إذ جزئيات الكلّي لا تتناهى، فلا يطلّع العقل على دوام الحكم عليها إلّا إذا وجب ذلك لنفس طبيعة الكلّي. وعلى الموضوع الجزئي جاز ذلك للمشاهدة والوجدان. كها عثل به.

١) أيّهما: انهما، مج، تر ٢) أو ليس: \_، مج

وإن حكم بأنّ ثبوت المحمول أو سلبه دائم بدوام الوصف المعبّر به عن الموضوع كـ «كلّ كاتب متحرّك الأصابع أو ليس بساكنها مادام كاتباً». مع جواز دوامه بدوام الذات. أو لا دوامه فهي «المشروطة» إن قيد بوجوبه بحسب الوصف، و «العرفيّة» إن لم يقيّد به.

وإن حكم بذلك في بعض أوقات الوصف المذكور. مع جواز صدق الحمل العرفي أو لا صدقه. كره لا يعتمل أوقات كونه العرفيأ». فهي «الحمينية الضرورية» إن قيد بالضرورة في ذلك الوقت. و «الحمينية المطلقة» ان لم يقيد مها.

و إن حكم بذلك في بعض [ال] أوقات بثبوت ذات المرضوع مع جواز باقي الاحتالات، فهي «الوقتية الضرورية» إن تعرّض لقيد الضرورة. و «المطلقة» إن لم يتعرّض له.

وإن قيّد الحكم فيما عدا الضرورية والدائمة باللادوام بدوام ذات الموضوع. فالجهة مركّبة من تلك الجهة. ومن مطلقة تخالفها في الكيف. أي في الإيجاب والسلب. وقد توافقها في الكمّ. وقد° تخالفها.

وإن كان الحكم بسلب ضرورة العـدم في الإيجـاب. أو بسـلب ضرورة الوجود في السلب. فهي «الممكنة العامّة».

وإن كان بسلب الضرورتين معاً فيهما. فهي «الممكنة الخاصّة». وهي مركّبة من ممكنتين عامّتين مختلفتي الكيفية.

وقد تكون الضرورة المسلوبة في الممكنتين مقيّدة بوصف أو وقت. وجاز<sup>v</sup>

١) بساكنها: لساكها (الكلمة مغشوشة)، مج

٢) المجنوب: من أصابته ذات الجنب. أي آلتهاب الرئة. ٣) ذات: + الموضوع مع جواز باقى الاحتمالات فهى الوقتية الضرورية. حصو (أي المبارة

وردت مكرّرة) ؛ ) ألوقتية: المرفية ، صبو ٥) قد: ما ، ميچ ، ٦) وإن: فإن ، صبو

۷) جاز: جاثر، صو ، مج

أن لا يصدق الحكم في الممكنات بالفعل في وقت من الأوقىات، كـ «زيـد بالإمكان العامّ أو الحناصّ كاتب وإن لم يكتب داغاً». ولا تصدق هذه في نفس الأمر؛ إذ لا دائم غير ضروري في نفسه، بل صدقها إنّا هو على الوجه الذي سبق في الدائمة.

والموجّهات لا نهاية لها. إذ الأحكام وقيودها لا تقف عند حدّ لا يمكن الزيادة عليه. وتقاس أحكام ما لم يذكر من الموجّهات على ما ذكر منها. هذا ما يتعلّق بالحملية.

القضايا الشرطـــية المتصلة

وأمّا المتّصلة فهي التي حكم فيها بصدق قضية تسمّى «التالي» على تقدير صدق أخرى تسمّى «المقدّم» في الموجبة، أو بلا صدق التالي على تقدير صدق المقدّم في السالبة، وهي:

إمًا «لزومية». إن حكم في الإيجاب بلزوم التالي للمقدّم. وفي السلب بسلب اللزوم. مثل: «إن كان زيد يكتب فتحرّك يده. وليس إن كان يكتب فهو ماش».

والفرق بين لزومية السلب وسالبة اللزوم، على قياس الفرق بين الموجبة المعدولية والسالبة البسيطة في الحملية.

وإمّا «اتّفاقية». إذا حكم فيها في الإيجاب بتوافق جزئيها على الصدق من غير حكم باللزوم وإن لم يمنع. وفي السلب بعدم ذلك التوافق. مثل: «إن كان الإنسان ناطقاً فالحمار ناهق. وليس إن كان ناطقاً فهو صاهل».

وخصوص المتصلة بتخصيص حكها بالأحوال أو الأوقىات المعينة، ك «اليوم إن جنتني أكرمك»؛ وحصرها الكلّي بكون الحكم في جميع الأحوال والتقادير الممكن اجتاعها مع المقدّم التي لا أثر لهما في الاستصحاب. وإغما قيدت عم اللزوم، ومن مثل

لزوم الفردية للثلاثة. على تقدير انقسامها بمتساويين.

والقيد الثاني. لئلًا تكون تلك الأحوال والتقادير أجزاء من المقدّم. فتعود الكلّية مهملة.

كيفية معرفة المحسمورات في الشرطيات وحصرها الجزئي بكون الحكم في بعضها: وإهمالها بإهمال ذلك كلّه، وسور الإيجاب الكلّي «كلّم وداغلًا»، والجزئي «قد يكون»؛ وسور السلب الكلّي «ليس ألبّتَة» و «داغاً ليس»، والجزئي «قد لا يكون»، و «ليس كلّما كان»، و «ليس داغاً»، ومانى هذه.

تركيب القضايا الستصلة وإذا اعتبر تاليف المتصلة من حمليات وشرطيات وخلط منهها. فهي على تسعة أقسام:

من حمليتين. وقد تمثّل به.

ومتّصلتين، مثل: «إن كان كلّما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود. فكلّما كان الليل موجوداً فالشمس غاربة».

ومنفصلتين، مثل: «إن كان هذا المرض إمّا صفراوياً أو بلغمياً، فهو إمّا من حرارة او برودة».

و حملية مقدّم ومتصلة تالي، مثل: «إن كان طلوع الشمس علّة وجود النهار، فكلّما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود»؛ وعكسه كعكس هذا المثال.

ومن حملية ومنفصلة على قسميها أ. مثل: «إن كان هذا عدداً فهو إمّا زوج أو فرد»، وعكسه.

ومن متصلة ومنفصلة على قسميها ٩. مثل: «إن كان كلَّما كانت

٢) هذا هو القسم الرابع و الخامس
 ٤) هذا هو القسم السادس و السابع

۱) موجود: ــ، تر --- ــ "

٣) مقدّم: \_، مج

٥) هذا هو القسم التامن و التاسم

الشمس طالعة فالنهار موجود. فإمّا أن لا تكون طالعة أو يـوجد النهـار». وعكسه.

وحكم كلّ واحد من الأجزاء في التقسيم هذا الحكم وهلّم جراً. وإذا اعتبرنا تألّفها من الصادقات والكاذبات وخلطها. فـقد تـــتألف اللزومية:

من صادقتين وقد سبق مثاله؛

وكاذبتين مثل: «إن كان الحمل يطير فله جناح»؛

وكاذبة مقدّم، وصادقة تالي. مثل: «إن كان يطير فهو حيوان». ولا يصدق عكسه. إذ لا معنى للزوم إلّا الحكم بلزوم صدق التالي على تقدير صـدق المقدّم. فإذا لم يصدق لم يصدق ذلك الحكم.

والاتَّفاقية لا تصدق إلّا من صادقتين. وهو ظاهر.

أقسام الشرطسيات المستفصلة

المستفصلة الحستيقية

وأمّا المنفصلة فعلى ثلاثة أقسام: حقيقية. ومانعة الجمع. ومانعة الخلوّ.

فالحقيقية هي التي حكم فيها بالمعاندة أو عدم الموافقة بين عصيتين أو أكثر. في الصدق والكذب معاً في الموجبة، أو بسلب ذلك العناد واللاموافقة في السالبة.

مثال ما حكم فيها بالمعاندة:

«إمّا هذه العدد زوج أو فرد». من جزئين؛

أو: «إمّا زائد أو ناقص أو مساوٍ» من أكثر°؛

«وليس إمّا هذا العدد زوج أو إثنان». من جزأين وبإضافة أو أربعة من أكثر.

١) هذا: بهذا، مع (هكذا يمكن أن يقرأ ما فيها)

٢) معنى: ــ، تر ٢) معنى: مصدّق ، مج

٤) بين: + بين، تر ٥) أي أكثر من جزئين

ومثال ما حكم فيها باللاموافقة وتسمّى «اتفاقية»: «إمّا زيـد كـاتب أو أسود إذا كان كاتباً أبيض، أو ليس كذا» إذا جمهها أو فقدهما.

ومانعة الجمع هي التي حكم فيها بذلك في الصدق فقط. من غير منع كونه مانعة الجمع في الكذب أيضاً. مثل:

> " «إمّا هذا حجر أو شجر». «و ليس إمّا حجراً أو جماداً» في «العناديّة». «وإمّا هذا كاتب أو أسود. إذا لم يستجمعها أو ليس كذا» إذا استجمعها في «الاتفاقية».

ومانعة الخلؤ ما حكم فيها بذلك في الكذب فقط، ويمتنع الصدق. مثل: «إنما زيد في الماء أو غير غريق»: و«ليس إنما هذا حيوان أو نسبات». في العنادئة.

ويعرف مثال الاتّفاقية ممّا مر.

وكلَّ واحدة من مانعتي الجمع والخلو إن أخذت بحيث لا تشمل الحقيقية فالحكم فيها مركّب من حكمين، وخصوص المنفصلة وحصرها وإهمالها على قياس ذلك في المتصلة، من غير إهمال للقيود المحترز بها.

والسور الكلّي. منها: «دائماً» في الإيجاب؛ و«ليس ألبثّة». و«دائماً ليس» في معرفة السور في الشرطيات السلب.

والجزئي «قد يكون» في الإيجاب؛ و«قـد لا يكـون». و«ليس داغاً» في السلب، وما في معانيها.

- .- <u>y</u>

سانعة الحلة

٢) تركيبها: تركيها، صو

وصدق

القضايا

ويعرف أمثلتها من قياس ما سبق، وعمّا نعرفه من تلازم الشرطيتين.

وقد تحرّف القضية عن صيغتها المذكورة. فتسمّى «محـرّفة». والاعــتبار

بالمعني لابالعبارة.

وصدق القضية وكذبها وإيجابها وسلبها إغًا هو متعلَّق بالربط، ولايلتفت فيه إلى أحوال أجزائها.

١) يمكن أن يقرأ ما في «مج» و ساير النسخ: ضيعتها.

# الفصل الرابع في لوازم القضية عند انفرادها <sup>(</sup>

النسب الأربــــع بين القيضايا

كلِّ قضية، فإنّه يلزم من صدقها كذب نقيضها، ومن كذبها صدقه.

التناقض و أحكسامه والتناقض بين القضيتين هو اختلافها بالإيجاب والسلب لاغير. بمعنى اتّحادهما في الجزئين وما يتعلّق بالارتباط من: جهة أو إضافة، أو شرط، أو زمان، أو مكان، اووجزء، أو فعل وقوّة أو غير ذلك، إلّا أنّه قد سلب في إحداهما غير ما أوجب في الأخرى وعلى الوجه الذي أوجب، مثل إنّا إذا قلنا: «كلّ جهو ب في وقت كذا، أو زمان كذا، أو على جهة كذا وغيره»؛ فنقيضه: «ليس كلّ جب على ذلك الوجه».

فنقيض «بالضرورة كذا»، «ليس بالضرورة كذا»، أو على هذا القياس. و إذا جعلت هذه الأمور متعلّقة بجزئي القضية لا بالارتباط بينهها. كني في التناقض مع الاختلاف بالكيفية اتحاد الجزأين لا غير؛ بـل كـني معه اتحاد النسبة، إذ باختلاف المنسبين تختلف ويلزم من سلب كلّ واحد من الإيجاب الكلّي والسلب الجزئي الآخر؛ وكذا من سلب كلّ واحد من السلب الكلّي والايجاب الجزئي. فنقيض «كلّ جب»، «ليس كلّ جب»؛ وهو سلب جزئي. ونقيض «لا شيء من جب»، «شيء من جب»؛ وهو إيجاب جزئي، مع مراعاة باقي الشرائط.

والتناقض إنّا يكون من الجانبين معاً. ولازم النقيض يسمّى نقيضاً أيضاً.

۱) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۱۱۲ ۲) بالضرورة كذا: + ليس بالضرورة كذا. مج

والمشهور في تعريف التناقض أنّه اختلاف قضيتين بالإيجاب والسلب على جهة تقتضي لذاتها أن كون أحدهما بعينه أو بغير عينه صادقاً، والآخـر كاذباً.

واحترز بلفظة «لذاته»، عن أقسام الصدق والكذب لخصوصية المادة. مثل: «زيد ناطق، زيد ليس بحيوان»، لا لصورتى القضيتين، ك «زيد ناطق وزيد ليس بناطق». ففي المثال الأول: لو علم يكن ما ليس بحيوان ليس بناطق لما حصل الاقتسام.

وهذا والتعريف السابق متساويان.

و باختلاف الكيفية ـ التي هي الإيجاب والسلب ـ والكيّة ـ وهي الكلّية والجزئية ـ مع باقي شروط التناقض تقتسم القضيتان.° الصدق والكـذب في الموادّ الثلاث.

والحمليات الموجّهة نقائضها ماتشتمل على سلب جهاتها. كما مرّ. أو ما يقتضى ذلك على سبيل المساواة.

> التمناقض في المــــوجُهات

وعلى هذا إذا اختلفت القضيتان بالكيّة والكيفية مع اتّخاد ما يجب اتّخاده. فالتناقض يجري بين الضرورية والممكنة العامّة. وبين الدائمة والمطلقة. وبين المشروطة و [1] ممكنة [ال] عامّة بحسب حين من أحيان وصف الموضوع. وبين العرفية والحينيّة المطلقة. وبين الحينيّة والضرورية وما سلب منها الضرورة في كلّ أوقات الوصف. وبين الوقتية الضرورية والممكنة العامّة مقيّدة بـذلك الوقت إن تعيّن بالدوام [أو] إن للم يتعيّن.

والضابط في نقيض المركّبات التردّد بين نقيض جزئيهـا، وذلك ظـاهر إن

٢) هكذا في النسخ

۱) أن: + أن، تر

٣) القضيتين: النقيضين، مج، تر.
 ٥) القضيتان: القضيان، صبق.

٤) لو: أو ، مّج ٦) كذا في النسخ / و الظاهر زيادة «إن»

كانت كلّية؛ ولمّا كانت الجزئية لم يتعيّن فيها البعض الذي وقع عليها الحكم. احتيج إلى تقييد الجزء الموافق في الكيف من جزئي انفصال النقيض بالمحمول في الموجبة، وبسلبه في السالبة، أو أن تكون أجزاء النردد أكثر من إثنين، أو تقدّم السور الكلّي على أداتي الانفصال الترددي، فتصدق ضرورة الطرفين على سبيل منع الخلو فقط في نقيض الممكنة الخاصّة، فيقال: في نقيض «كلّ جب بالإمكان المخاص». إمّا «بالضرورة بعض جب». أو «بالضرورة بعض جليس ب»؛ وعليه يقاس نقيض «لاشيء من جب» كذلك.

وفي نقيض «بعض ج ب»: إمّا «بالضرورة كلّ ج هو ب فهو ب». وإمّا «بالضرورة لا شيء من ج ب».

وإن شئت إمّا «بالضرورة كلّ جب». وإمّا «بالضرورة لاشيء من ج ب». وإمّا «بالضرورة بعض ج ب». و «بالضرورة بعضه ليس ب».

وإن شئت كلُّ ج إمّا بالضرورة ب. أو بالضرورة ليس ب.

وعلى قياسه نقيض «ليس بعض ج ب» بذلك الإمكان. إلا إنّا في الوجه الأوّل نقول: «إمّا بالضرورة لا شيء ممّا هو جوليس ب ب ب»، وإمّا «بالضرورة كلّ جب»، ليتبع مثل ذلك في نقيض كلّ جزئية مركّبة الجهة، وإن كان في هذه الجهة نقيض الموجبة مساوياً النقيض السالبة؛ وكنذا في مركّبة متوافقة الجزئين في الجهة.

ويصدق دوام الطرفين مانعاً للخلر في نقيض المطلقة اللادائمة. وتصدق الدائمة الموافقة في الكيف مع الحينيّة المخالفة فيه. [و] كذلك في نقيض العرفيّة اللادائمة. وتبدّل الحينيّة بمكنة عامّة في بعض أحيان الوصف في نقيض المشروطة اللادائمة.

وأنت تعرف أمثلة ذلك كلُّه في المحصورات الأربع على قياس أمثلة نقائض

١) مساوياً : -، صنو، تر

المكنة الخاصة. وقس على هذا سائر مالم يذكر نقائضه من الموجّهات البسيطة والمركّبة.

> التناقض في الشرطسيات

والمتصلة تناقضها المخالفة لها في الكيف والكمّ. معتبراً في السالبة سلب اللزوم في اللزومية. وسلب الاتّفاق في الاتّفاقية.

والمنفصلة:

إن كانت حقيقية عنادية. فتناقضها السالبة التي يصدق معها بـالإمكان جمع ً أجزائها. أو خلؤها على سبيل منع الخلو. دون الجمع.

وإن كانت مانعة الجمع فالسالبة التي يصدق معها الجمع بالإمكان العام. وإن كانت مانعة الخلر، فالتي يصدق معها الخلو كذلك.

والمركبة من مانعة الجمع ومانعة المخلق وهما المنافيتان للحقيقية. يؤخذ في نقيضها إمّا ذلك الإمكان. وإمّا المنع الآخر بمعنى منع الخلق دون الجمع أيضاً. فهذا هوء حكم التناقض.

#### و <sup>٥</sup> القضيتان:

ساير النسب

الأربع

إن اختلفتا في الكيف دون الكمّ. فكلتاهما «متضادّتان» بجواز اجتماعها على الكذب في مادّة الإمكان دون الصدق.

وجزئياتهها^ «داخلتان تحت التضادّ». يجوز اجتماعهما على الصدق في تلك المادّة دون الكذب.

وحكم المهملتين حكمهها.

وإن اختلفتا في الكمّ دون الكيف، فهما «منداخلتان».

١) بالإمكان: + العام، مج
 ٢) بعمع: جميع، مج
 ٢) الجمع ومانعة: ـ. مج
 ٤) هو: + هو، تر

٥) و: \_. صو ٢) فكلتاهما: فكيلتاهما، صو

۷) بجواز: يجوز، صو (۸) جزئياتهما: جزيتاهما، صو

العكس المستوي ومن اللوازم ما يستى بـ «العكس»، وهو أن يقام كلّ واحـد مـن جـزئي القضية مقام الآخر، مع بقاء الكيفية والصدق بحالها. وكلّ قضية لزمها هـذا اللازم فهي منعكسة، وإن خالفها في الكيّنة والجهة. والكذب وصدق الأصل. قد يكون محققاً وقد يكون مفروضاً. \

عكس المسوجبات والموجبات سواء كانت كلّية أو جزئية فهي تنعكس: «جزئية» حينية مطلقة. إن صدق على الأصل الحيني المطلق.

و «مطلقة» إن صدق عليه الإطلاق.

و «محكنة عامّة» إن صدق عليه الإمكان العامّ.

وبيان ذلك إنّا إذا قلنا: «جد هو ب»، فنفرض موضوع الأصل شيئاً معيّناً. وليكن «د»، فدال فو بعينه المقول عليه «ب» متّصفاً ب «جد » عند اتّصافه ب «ب» في الحينيّة، ومطلقاً في المطلقة. وإذ لا يمتنع أن يكون «د» ممّا يقال عليه «ب» بالفعل، فلا يمتنع أن يكون شيء ممّا يكون «ب» بالفعل هو «ج»، فصدق الإمكان العام في عكس المكنة.

ويدلَّ عليه أيضاً أنَّ إمكان الملزوم يلزمه إمكان اللازم، فإذا أمكن أن يصدق «بعض بج» يصدق «بعض بج» كذلك.

وإنَّما لم تنعكس الموجبة الكلّية كلّية. لاحتال أن يكون المحمول أعمّ بحسب المادّة. كما يصدق «كلّ إنسان حيوان» دون «كلّ حيوان إنسان».

والجهة في الكلِّية والجزئية لا يلزم انحفاظها في عكس الموجبة أيضاً.

واعتبر كيف إأنّ | الإنسان ضروري للكاتب، وليس الكاتب ضرورياً له. وكيف [أنّ] تحرّك اليد ضروري بحسب الوصف للكاتب، وليس الكاتب ضرورياً لمتحرّك اليد كذلك.

۱) قارن: *درّة التاج* ج ۲ / ۱۱۸ ۲ ۲) قذال: فذاك، صبو

عكِس الســــوالب

والسوالب الكلية: فالضرورية والداغة والمشروطة والعرفية ينعكس كل واحد كنفسه كلًا وجهةً؛ بدليل أنه إن لم يصدق المدّعيٰ صدق نقيضه الموجب الجزئي، وينعكس ذلك النقيض إلى ما لا يصدق مع الأصل. ومثاله في الضرورية: أنه إذا صدق «لا شيء من ج ب بالضرورة»، فينعكس إلى: «لا شيء من ب جبالإمكان العام»، ف «بعض جس» كذلك، وهو يناقض الأصل؛ فيلزم صدق النقيضين، وهو محال. ولم يلزم ذلك المحال إلا من نقيض المدّعى، وما يلزمه المحال فهو محال، فالمدّعى حقّ.

ومنهم من جعل عكسها دائمة. وإذا كان الدوام في الكليّات لا يصدق إلّا مع الضرورة، فقد لزم من كونها دائمة كونها ضرورية أيضاً. وقس أسثلة بسيان الثلاثة الباقية على هذا.

وإذا قيّدت المشروطة والعرفية باللادوام. فاعكِس لازم القيد. وهو جزئية موجبة مطلقة. وضمّ الازم عكسه إلى عكسيها خاليين عن القيد. فيصير العكس مشروطاً، أو عرفياً لا داغاً. لبعض أفراد الموضوع: فيكون عكس قولنا: «لا شيء من ج ب مادام ج لا داغاً». هو: «لا شيء من ب ج مادام بلا داغاً» لبعض أفراد ب. ولا يتقرض للبعض الآخر. وكذا قياس المشروطة اللاداغة.

وباقي ما ذكر من الموجّهات لا ينعكس في السلب. سـواء كـان كـلّياً أو جزئياً. للتخلف في الموادّ.

واعتبر كيف يسلب الكاتب عن الإنسان، وعن متحرّك اليد عند التحريك. وامتناع عكسه.

والأربع الدائمة بحسب الذات والوصف. لا تنعكس في السلب الجرزي أيضاً، لكنّ التي بحسب الوصف منها إذا كمانت لا دائمة انعكست باعتبار الإيجاب اللازم للادوام. فإنّه إذا قلنا: «ليس بعض ج ب مادام ج لا دائماً». اقتضى ذلك أن يكون لشيء واحدٍ وصفان متنافيان. يوجد كلّ واحد منها لذلك الشيء في وقت غير الوقت الذي وجد له الآخر فيه: فكما تسلب عن ذلك الشيء أحدهما لا دائماً بل في كلّ وقت وجود الآخر، كذلك الآخر يسلب عنه لا دائماً. بل في كلّ وقت وجود الأوّل. فيلزم «ليس بعض ب جمادام ب لا دائماً».

عكس الشرطسيات والمتصلة تنعكس موجباتها الكلّية والجزئية جزئية موافقة للأصل. في اللزوم والاتفاق. وتنعكس سوالبها الكلّية كنفسها مطلقاً. ولا عكس لسالبتها الجزئية. وبيان ذلك سهل مممّا سبق.

ولا يتصور العكس في المنفصلة. إذ لا ترتيب لجـزئيها في الطبع. بــل في الوضع فقط. فيكون عكساً في العبارة دون المعنى.

عكس النـــــقيض وللقضايا لوازم أخرى تسمّى عكس النقيض. وعكس القضية بهذا المعنى هي القضية التي أقيم فيها مقابل كلّ واحد من جزئي الأصل بالإيجاب والسلبِ مقام الآخر، مع بقاء الكيفية والصدق. أو ملازمة هذه المخالفة لها في الكيفية.

وحكم الموجبات في العكس المستوي حكم السوالب ههنا. وحكم السوالب هناك حكم الموجبات ههنا في الكبّية والجهة. ٢

والبيان هو باستلزام ً نقيض المدّعي للمحال. إمّا:

لانعكاسه بأحد العكسين إلى ما لا يصدق عم الأصل.

أو لإنتاجه مع الأصل المحال.

۲) والجهة: ــ، تر ٤) لا يصدق: يصدق، صبو ، تر

۱) لادائما: + دائما، صو ۲) باستلزام: استلزام، مج

أو بالافتراض.

عكس النــــقيض للــــورخمات

فالموجبات الكلّية الحملية:

إن كانت ضرورية أو دائمة أو عرفية أو مشروطة بسيطتين ومركّبتين. انعكست كنفسها في الكمّ والجهة؛ لكن في المركّبتين يكـون قـيد اللادوام في بعض أفراد الموضوع.

وإن كانت ماعدا هذه ' ممّا ذكر من الموجّهات فلا عكس نقيض لها، ولا للموجبات الجزئية إلّا في المشروطة والعرفية اللاداغين، فابّه إذا صدق بالضرورة أو داغاً بعض ج ب مادام ج لا داغاً. بفرض الموضوع وهو ج د. ف «د» ليس «ب» بالفعل للادوام ثبوت الباء له. وليس ج مادام ليس ب، وإلّا لكان ج حين هو ليس ب، فليس ب حين هو ج وقد كان ب مادام ج هذا خلف و «ج» بالفعل؛ فبعض ما ليس ب هو ج مادام ليس ب لا داغاً.

والسوالب الكلّية والجزئية منها تنعكس جزئية. على قياس ما عرفت في العكس المستوي. واعتبر أمثلة الموجبات والسوالب الحسلية وسياناتها مس نفسك. وكذا الشرطيات.

عكس النستيض في الشرطسيات

وبين الشرطيات أيضاً تلازم: فالمتصلة تستلزم متصلة توافقها في المقدّم والكمّ، وتخالفها في الكيف. وتناقضها في التالي. وتستلزم منفصلة مانعة الجمع من عين مقدّمها ونقيض تاليها: إذ الشيء ونقيض لازمه لايجتمعان.

ومانعة الخلوّ من نقيض مقدّمها وعين تاليها: إذ الأسر لا يخلو إمّا أن لا يصدق المنفصلتين المنفصلتين المنفصلة عند المتفارة المتفارة المتفارة وتستلزمها أيضاً منفصلة حقيقية من أحد جزئها

٢) من: في ، مج

۱) هذه: هذا، مج

٣) في درّة الناج ج ٢ / ١٢٢؛ «يس صادق بود» (فإذن يصدّق)

٤) في: الكم و، مج

ونقيض الآخر كيف كان. من غير عكس. وكلّ واحد من المسنفصلة الممانعة الجمع والمانعة الخلوّ يستلزم الأخرى من مؤلّفة من نـقيض جـزئيها. وأنت تتحقّق ذلك كلّه باعتبارك من الأمثلة.

إشكالوإجابة في تلازم المستصلتين وقد طعن في تلازم المتصلتين بأنّ المقدّم الممتنع جاز أن يستلزم النقيضين. فلا يلزم السالبة الموجبة. وبأنّ المقدّم كيف كان ممتنعاً وغير ممتنع جاز أن لا يستلزم الشيء ولا نقيضه.

وجوابه: أنّ المستلزم للنقيضين معاً لا يكون غير مستلزمهها. بل ولايكون غير مستلزمهها. بل ولايكون غير مستلزم لأحدهما. فيصدق السالبة مأخوذاً في تاليها عدم اللزوم. وكلّما لا يستلزم شيئاً فهو مستلزم لنقيضه بالضرورة، وإلّا كذب النقيضان؛ بل جاز أن لا يعلم ذلك الاستلزام لشيء منهما. فإذا تحقق عدم استلزامه لواحد تحقق بواسطته استلزامه للاخر.

ولوازم القضايا كثيرة لا تدخل تحت الحصر. وهذا القدر منها لا يحتاج بحسب عرض هذا الكتاب إلى أكثر منه.

# الفصل الخامس في القياس البسيط (

القياس وتـــعريفه

وللقضايا لوازم عند انضام بعضها إلى بعض. والعمدة منها هو القياس. والبسيط منه هو قول مؤلف من قضيتين تستازم الذاتها - أي لا لخصوصية المادة ولا لقضية ثالثة، غير عكس أحدهما المستوي - قولاً مغايراً لها. له نسبة مخصوصة إلى أجزاء ذلك القول. جعل أجزاو، بالنسبة إليه هذه الأجزاء واحترز بهذا الكلام الأخير عن مثل إنتاج: «لا شيء من جب وبعض ب أبعض ألف ليس جه في الشكل الأول مع الحكم بعقمه. إذ المطلوب فيه نسبة «الف» إلى «جبم» حتى لو كان المطلوب نسبة «جبم» إلى «الف» كان منتجاً من الشكل الرابع، مع اتحاد المقدّستين في الصورتين؛ فلا يسمّى قياساً إلا ما استلزم قولاً يوضع أولاً. ثمّ بقاس به أجزاء القياس.

ومثال ما يستلزم لا لذاته: قولنا: «كلّ ما ليس ب هو ليس ج». و «كلّ ب أ» المستلزم: «لكلّ جـ أ»°. بواسطة عكس نقيض القضية الأولى.

ومثل: «أ مساوٍ لـ ب وب مساوٍ لـ ج» المستلزم بـواسـطة أنّ المسـاوي للمساوي مساوٍ، وأنّ «أ مساوٍ لـ ج».

> تقسيم القياس إلى الاستثنائي و الاقتراني

وينقسم القياس المذكور إلى:

۲) عند: بعد ، صنو ٤) ألف ليس جـ: ــ، مج ۱) قارن: *درّة التا*ج ، ج ۱ / ۱۲۳ ۲) تستلزم: مستلزم ، مج ۵) أ: ــ ، صبه «استثنائي» إن ذكرت النتيجة. أو نقيضها فيه بالفعل. وإن كانت خارجة الخبرية.

وإلى «اقتراني» إن لم يكن كذلك. وهو على ستّة أقسام:

من حمليتين. ومتصلتين، ومنفصلتين.\ وحملية ومتَصلة، وحملية ومنفصلة. ومتّصلة ومنفصلة.

فأمّا الذي من حمليتين.

أجزاء القياس الاقتراني

فقدّمتاه تشتركان في حدّ يسمّى «أوسط». لتوسّطه بين طرفي المطلوب.

اللذين يستى الموضوع فيهها «الأصغر»، والمقدمة التي هو فيها «الصغرى»: والمحمول «الأكبر». والمقدّمة التي هو منها «الكبرى».

وتسمّى نسبة الأوسط إلى طرفي المطلوب بالمحمولية والموضوعية ع «شكلاً». واقتران الصغرى بالكبرى «قرينة» و «ضرباً». ٦

أشكال القياس الاقتراني فان كان الأوسط محمولاً في الصغرى. موضوعاً في الكبرى. فهو الشكل الأوّل. وهو قريب من الطبع؛

وإن كان محمولاً فيهما فهو الثاني؛

وإن كان موضوعاً فيهما فهو الثالث:

وإن كان موضوعاً في الصغرى محمولاً في الكبرى فهو الرابع. وهو أبعدها عن الطبع.

۲) فيهما: منهما ، صبو

١) ومنفصلتين: \_. مج، تر

٣) منها: فيها، صبق

٤) الموضوعية: للموضوعية(؟) 🗉

٥) قرينه: ـ، ميم، تر

٦) كذا في النسخ وفي العبارة وجه اضطراب كما لا يخفى / جاء في درّة التاج ج ٢ / ١٢٤ «و ديگر به آنج مناقض اوست حد اوسط، واقتران صغرى به كبرى قرينه. وضرب وهيئتى كى حاصل است از نسبت حدود بعضى با بعضى شكل ونظم» (ا؟)

والقرائن في كلّ شكل بحسب تركّبه من المصورات الأربع فقط. إذ غيرها يقاس علمها سنّة عشر، لكنّ المنتج منها:

عدد ضروب الأشكال

في الأوّل بحسب بساطة المقدّمات أربعة، وتنزيد بحسب تركّبها أربعة أخرى:

وفي الثاني كذلك؛

وفي الثالث بحسب البساطة ستّة، وبحسب التركيب ستّة أخرى؛ وفي الرابع خمسه للبساطة. وسبعة للتركيب.

> ضروب الشكل الأول

أما ضروب الشكل الأوّل:

فالأوّل: من موجبتين كليتين كـ«كلّ جب. وكلّ ب أ: المنتج لكلّ ج أ». والثاني: من كلّيتين. كبراهما سالبة. كـ«كـلّ جـ ب. ولا شيء مـن أ ب: ا المنتج للا شيء من جـ أ».

والثالث: من موجبه جزئية صغرى وموجبة <sup>7</sup>كلّية كبرى، كـ «بعض جـ ب. وكلّ ب أ: المنتج لبعض جـ أ».

والرابع: من موجبة جزئية صغرى وسالبة كلّية كبرى، كـ «بعض جـ ب. ولا شيء من ب أ؛ المنتج لليس كلّ جـ أ».

والأربعة الزائدة بحسب التركيب هي التي كبرياتها ونتائجها هذه بـعينها. لكن صغرياتها سوالب مركّبة تنتج بقوّة الإيجاب.

> مختلطات الشكل الأول

وإنّه " كما ثبت أنّ الأكبر ثابت لكلّ ما ثبت له الأوسط أو مسلوب عنه. دخل الأصغر بثبوت الأوسط له بحسب بساطة أو التركيب تحت وذلك الحكم. فحكم عليه بالأكبر. والصغرى التي ماعدا المكتنين مع الكبرى التي لا يعتبر

١) من أب: من ب أ، صو (٢) موجية: سالية، صو

٣) وإنّه: فإنّه، صنو ٥) الممكنتين: الممكنات، صنو

٤) تحت: پجب (؟) ، صنو

فيها الحكم بحسب وصف الموضوع، جهة النتيجة فيها كجهة الكبرى: إذ الأصغر فيها بعض جزئيات الأوسط، فحكمه حكم تلك الجزئيات: وكذا في الصغرى الممكنة مع الكبرى الضرورية والدائمة والممكنة؛ فإن الصغرى إن كانت بالقوة فمكن أن يحكم بالأكبر على الأصغر، كالكبرى.

وما أمكن أن يكون ضرورياً فهو ضروري في نفس الأمر، إذ مـــا ليــــ بضروري في نفس الأمر فيمتنع أن يكون ضرورياً. فـــا لا بيــتنع أن يكـــون ضرورياً فهو ضروري في نفس الأمر كها ذكرنا الطريق عكـــــ النقيض.

وكذا ما أمكن أن يكون ممكناً. والدائمة الكبرى لا يمكسم بهــا إلّا سع الضرورة، فحكمها حكم الضرورية، فإن قطمنا النظر عن ذلك فالنتيجة دائمة.

ومع باقي الكبريات التي يصدق عليها الإطلاق فالنتيجة ممكنة:

إمّا عامّة إن كانت الكبرى محتملة للضرورة؛ ٢

أو خاصة ان لم تحتملها: ؟ لأنّ الممكنة إن كانت فعلية. فالنتيجة مطلقة. وإن كانت بالقوّة فقد أمكن كون النتيجة مطلقة. ولا معنى لكون القضية ممكنة إلّا إمكان الحكم الفعلى.

ولو أخذ الموضوع بحسب الخارج بحيث يخرج عنه الممتنع والمكن الذي لا يقع. لكانت القرائن التي صغراها ممكنة عقيمة في هذا الشكل. فإنّه يصدق بالإمكان: «كلّ فرس فيمكن أن يكون في المسجد في هذا الوقت، وكلّ ما هو في هذا الوقت في المسجد فهو بالضرورة إنسان بحسب الخارج»، ولا يصدق: «كلّ فرس إنسان، وما في المسجد لا يقتضي أن يكون إنساناً إلّا بخارج المفهوم»، حيث انحصر ما في المسجد بمقتضي الحال في الإنسان: وإنّا لم تنتج؛ لأنّا حكمنا في الكبرى بأنّ الأكبر محكوم به على ما هو الأوسط بالفعل.

١) كما ذكرنا: ـ، صنو ٢) للضرورة: ـ، مج

٣) لم تحتملها: لم تحملها ، مج

والأصغر جاز أن يكون هو الأوسط بالقوّة. لا بالفعل. فلا يتعدّي الحكم إليه. وإذا فرض وقوع هذا الممكن بالفعل جاز أن لا يصدق الكبرى حينئذِ لازدياد أفرادها. وإذا أخذت الكلّية بحسب الحمل والربط ــ لا بحسب الوجود الحارجي فقط ــ لم تزدد\ أفرادها بوقوع الممكن، فأنتج.

والصغرى الضرورية والداغة، مع الكبرى المشروطة والعرفيّة، تنتج \_ إن كانت الضرورة في المقدّمتين \_ ضرورية، وإلاّ فداغة. ولا تصدق الكبرى فيها مع فرض صدق الصغرى إلاّ داغتين؛ إذ لو قيّدا باللادوام تنافيا الصغرى. ولكانت نتيجتها الحكم بالأكبر على الأصغر داغاً ولا داغاً، وهذا لا يصدق ألمّة وإن كان مستنتجاً.

والعرفيّة والمشروطة بسيطتين ومركّبتين. الاختلاط فيهما ينتج كالمقدّمتين إن لم تختلفا. وكأعمّها إن اختلفا.

والمقدّمتان الحينيّتان إذا لم يعتبر فيهما الدوام بحسب الوصف أو اعتبر في الصغرى فقط. تنتجان مطلقة. وإن اعستبر في الكبرى فيقط فحرفية. فبان اختصّت الوصفية كيف كانت باحدى المقدّمتين سقط اعتبارها.

ضروب الشكل الثانى

وأمّا ضروب الشكل الثاني: فالأوّل: كلّ ج ب. ولا شيء من أ ب؛ فلا شيء من ج أ. والثاني: لا شيء من ج ب وكلّ أ ب؛ فلا شيء من ج أ. والثالث: بعض ج ب. ولا شيء من أ ب؛ فلا كلّ ج أ.<sup>4</sup> والرابع: ليس كلّ ج ب.° وكلّ أ ب؛ فلا كلّ ج أ.<sup>4</sup>

٢) المقدّمتان: للمقدّمتان(؟) ، صبق

۱) لم تزدد: لم تزداد، مج

٣) اختصت: خصت (؟) ، صبو

٤) كذا في النسخ / وهو خطأً، والصحيح: فبعض ج ليس أ

٥) كذا في النسخ / وهو خطأ، والصحيح: بمض ج ليس أ / و الظاهر أنّ المؤلّف قد زعم أنّ النفى
 الوارد في أوّل القضية يُنفى السور أيضاً، وهو خطأ أيظاً.

والأربعة الزائدة بحسب التركيب هي هذه \_ مبدّلاً فيها الموجبة بالسالبة مركّبة \_ والنتايج كالنتائج، ولكن باعتبار تجهة الإيجاب في المبدّلة دون السلب وبالعكس.

إئــــــــات الشكـــــــل الثاني والبيان: بالردّ إلى الأوّل إمّا بعكس الكبرى: <sup>\*</sup> أو بعكس الصغرى وجعلها كبرى. ثمّ عكس نتيجتها: <sup>4</sup>

أو بتعيين البعض الذي ليس بأوسط فرضاً وتسميته بإسم. وليكُن مثلاً «د» فيكون: «لا شيء من د ب. وكلّ أ ب؛ فلا شيء من د أ وكان بعض جد» ينتجان: «لا كلّ ج أ» وهو المطلوب.

أو بالخلف. بأن يقال: «إن لم يكن المدّعى حقّاً، فالحقّ نقيضه»، وإذا أضيف ذلك النقيض إلى الكبرى أنتج نقيض الصغرى، فيكون باطلاً؛ وعلّته وضع نقيض المدّعى، فالمدّعى حقّ.

وفي الفعليات متى لم يصدق الدوام معلى الصغرى، أو العرفي على الكبرى لم يكن منتجاً. إلّا أن يتّحد وقت الحكم في المقدّمتين. فينتج دائمة. لحصول الملنافاة التي باعتبارها كان هذا الشكل منتجاً. فإنّا نعلم قطعاً أنّه داغاً لا شيء ممّا صدق عليه الأوسط في وقت بعينه. بما لم يصدق عليه في ذلك الوقت. وكلّم صدقت الضرورة على أحد مقدّمتيه فالنتيجة ضرورية. وكلّما صدق الدوام على إحداهما، فالنتيجة داغة، وإلّا فكالصغرى محذوفاً عنها قيد اللادوام والضرورة، والضرورة كانت.

٨) الدوام: الدوم، صبوء تر

٩) لحصول: حصول ، مج

آ) كذا في النسخ / وهو خطأ. والصحيح فبعض ج ليس أ
 ١) مبدًا؟: بدلاً، مج
 ٣) في الضرب الأول واقتالت فقط
 ٤) في الضرب التأتي فقط
 ٥) وهذا يسمّى بالافتراض عند المتطقيين
 ٢) وهو في الضرب الثالث والرابع
 ٧) كذا في النسخ / والصحيح: أ بعض ج ليس أ

والممكنات الصرفة في المقدّمتين لا تنتج. وإذا اقترنت الممكنة بغير الضرورية أو المشروطتين ـ البسيطة والمركّبة ـ فإن ارتـدّ إلى الأوّل بأحــد الطرق أنتج ما ينتج هناك. وإلّا فإنتاجه مشكوك عندي إلى الآن. إذا لم تعتبر الضرورة آللدوام. وينتج مع الضرورية ضرورية، ومع المشروطتين آإذا كانتا كبرى فقط بمكنة عامّة. وباقي الكلام في مختلطاته لا يليق بهذا المختصر.

وأمّا ضروب الشكل الثالث:

ضروب الشكل الثالث

فالأوّل: كلّ ب جا وكلّ ب ا: فبعض جاً.

والثاني: كلُّ ب ج ولا شيء من ب أ؛ فليس بعض جـ أ.

والثالث: بعض ب جا وكلّ ب أ؛ فبعض جـأ.

والرابع: كلّ ب جـ وبعض ب أ؛ فبعض جـ أ.

والخامس: كلُّ ب جا وليس بعض ب أ: فليس بعض ج أ.

والسادس: بعض ب ج ولا شيء من ب أ: فليس بعض ج أ.

والسنة التي تزيد باعتبار الجهة المركبة مابدّلت فيها موجبات هذه بسوالب مركّبة. ونتائجها كهذه النتائج. إذا اعتبرت جهة الإيجاب في المبدّلة لا السلب.

> إئـــــات الشكـــل الثالث

وبيان النتائج:

هو بالردّ إلى الأوّل. أ

أمًا فيا كبراه كلّية، فبعكس الصغرى. °

وأمّا فيما هي جزئية منعكسة أ فبجعل كلّ من المقدّمتين مكان الأخرى. ثمّ

٢) الضرورة: + اللازمة، مج

١) فإنتاجه: \_، صبو

٣) المشروطتين: المشروطيتين ، مج

وهو في الضرب الأول والثاني والثالث والخامس

٥) وهو فيّ الضرب الاول والثانيّ والتالث والسادس

٦) أي موجّبة جزئية ، لا سالبة جزئية

عكس نتيجتها.'

فإن كانت جزئية غير منعكسة أفيستى البعض من الأوسط الذي ليس بأكبر مثلاً بإسم هو «د»، فيكون: كلّ د ب، وكلّ ب ج: فكلّ د ج. وكان لا شىء من د أ. فليس بعض ج.أ. وهو مطلوبنا. "

والجميع يتبيّن بالخلف بضمّ نقيض النتيجة إلى الصغرى، فينتج ما لايصدق مع الكبرى، وهو محال ازم من نقيض المدّعى، فيكون كاذباً، فيصدق المدّعى، وجهة النتيجة عكبرى في الأوّل إن كانت الكبرى غير المشروطتين، والعرفيتين وإلا فكمكس الصغرى محذوفاً عنه اللادوام مع بساطة الكبرى، ومضموماً إليه اللادوام مع تركبها."

ضروب الشكل الرابع صموما إبيه اللادوام مع برحبها.
وأمّا ضروب الشكل الرابع:
فالأوّل: كلّ ب جه وكلّ أ ب: فبعض ج أ.
والثاني: كلّ ب جه وبعض أ ب: فبعض ج أ.
والثالث: لا شيء من ب جه وكلّ أ ب: فلا شيء من ج أ.
والرابع: كلّ ب جه ولا شيء من أ ب: فليس كلّ ج أ.
والخامس: بعض ب جه ولا شيء من أ ب: فليس كلّ ج أ.
والسبعة المضافة إليها بحسب التركيب، هي:
من موجبتين صغراهما فقط جزئية.
وموجبه كلية صغرى مع سالبة جزئية كبرى.

١) وهو في الضرب الرابع مثلاً

٢) وهو في الضرب الخامس مثلاً وإن كان دليل الافتراض أعمّ شعولاً على الأقسام
 ٢) راجع: درّة الناج ج ٢ / ١٣٦ لبيان آخر في المقام

٤) في درّة الناج ج ٢ / ١٣٦: «جهت نتيجه همچون جهت نتيجه باشد» (١٤)

٥) كَبْرَى: كهو(؟) ، صنو () تركُّبها: تركيبها ، صنو

وسالبة كلّية صغرى مع موجبة جزئية كبرى.

وسالبتين كلّيتين.

وسالبتين كبراهما فقط جزئية.

وسالبتين على خلاف هذا الترتيب. ولا يخنيعليك ننائجها ممّا مرّ.

إثبات الشكل الرابع

والبيان: إمّا بالقلب ليرتدّ إلى الأوّل. ثمّ عكس النتيجة؛ أو بعكس إحدى المقدّمتين. ليرتدّ إلى الثاني أو النالث؛ ' أو بالافتراض: "

أو الخُلف على قياس ما تقدّم.

وجهة النتيجة هي أخصّ ما ينتج على أحد هذه الوجوه: ومـــا لم يمكـــن تثبيته ع بأحدها فهو إمّا عقيم أو غير معلوم الإنتاج.

وما حكم بعقمه من الفعروب وهو ما تخلّف من القرائن الست عشر من كلّ شكل فأنت يتبيّن لك عقمه إذا استعملت صورته في الموادّ مستقرئاً لها، فلا بدّ وأن يظهر لك في بعضها صدق الطرفين إيجاباً في مادّة وسلباً في أخرى، فلا يظرد لا الإيجاب ولا السلب؛ وهذا يستى به «التخلّف في الموادّ» كقولنا؛ لا شيء من الإنسان بحجر بالضرورة، وكلّ حجر جسم كذلك، والحق كلّ إنسان جسم؛ فإن قلت: وكلّ حجر جماد، كان الحق: لا شيء من الإنسان بجياد.

وعليه يقاس غيره من العقيم. وكذا الحال في الجهات التي حكم بعقمها وإن استعملت في ضرب منتج في الجملة. كالمطلقتين في قرائن الثاني. وما لم يذكر

١) وهو في الضرب الأوّل والثانى والثالث

٢) وهو في الضرب الرابع والخامس

٤) تبيته: تبيينه، مس

٦) يتبيّن: تبيّن، صو ٧) من: + من

٣) وهو في الضرب الثاني والخامس ٥) الست: الستة ، صعو ٧) من: + من ، تر

بيان إنتاجه من الجهات فهو يعرف باللمية ( إذا وقع التأمّل له.

والمذكور من أحكام الموجّهات إنّما هو بحسب الجهات المذكورة في هذا الكتاب فقط لا بحسب كلّها أ؛ إذ لا نهاية لها. بل بحسب بعض ما ذكر فيه منها؛ اذ لا حاجة الى أزيد من ذلك.

القياس الافتراق من الشرطسيات وأمّا القياس المركّب من متّصلتين. فالأوسط فيه:

إمّا تمام مقدّم؛

أو تالٍ في المقدّمتين؛

أو بعضه فمها:

أَرْ تَمَامُهُ فِي وَاحْدَةً وَبَعْضُهُ فِي أَخْرَى.

الاقتراسيات المسركب مسن المستقصلتين فالأوّل يتألّف على هيئة الأشكال الحملية. وينتج منها الضروب التسعة عشر المنتجة بحسب بساطة الجهات في اللزوميات الصرفة لزومية. وفي الاتفاقيات الصرفة اتفاقية. وإن كان غير مفيد، <sup>7</sup> إذ النتيجة معلومة قبله. والبيان كها في الحمليات.

ولا ينتج المخلوطة من لزومية واتفاقية مع كـون صـغرى الشكـل الأوّل لزومية، وهو من موجبتين أو اتفاقية، وهو من موجبه وسالبة. ولا إذا كانت سالبة الثاني لزومية، وكبرى الثالث سالبة. ولا إذا كانت كبرى الرابع لزومية في ضربيه الأوّلين. واتفاقية في ثالثة ولا رابعة وخامسة كـيف كـانا. وبـاقي الاقـام ينتج اتفاقية.

ومثاله من الشكل الأؤل: كلّما كان أ ب فـ «ج» د. وكلّما كان جـ د فـ «هـ» ر؛ ينتج: كلّما كان أ ب فـ «هــ» ر.

أ في درّة الناج ج ٢ / ١٣٨ «كميت آن معلوم شود».

۲) كلُّها: كلُّما، صو ٢

٤) النالت: التالي، مج، تر

أمًا في اللزوميتين والاتّفاقيتين فظاهر.

وأمّا في المختلط من لزومية واتّغاقية والكبرى لزومية. فبلأنّ كلّ ما يستصحب الملزوم يستصحب اللازم. ومثاله من أوّل الشكل الثاني: كلّما كان أب فرج» د، وليس ألبتّة إذا كان هر فرج» د، ينتج: فليس ألبتّة إذا كان أب فره» ر. " بالمكس والخلف.

ويستعمل الافتراض في رابعه، بأن يعين الحمال الذي يكون فيها «أ ب وليس جد». وليكن هو عندما يكون جـ ط<sup>٣</sup>؛ فيصدق: «ليس ألبَنّة إذا كان جـ ط فـ جـ <sup>٤</sup> د»، وقد يكون «إذا كان أ ب فـ «ج» ط»، و<sup>٥</sup> يؤلّف منهها قياسان كها مرّ. وعلى هذا فقس حال باقي الضروب.

لكن يجب أن تعلم أنّ مقدّم اللزومية إذا كان ممتنعاً. فالنتيجة لا يلزم أن تشترط في الأحوال والتقادير التي تقارن مقدّمها إن يكن اجتاعها معه. ولا أن تكون ممكنة في نفسها. وهذا كيا نقول: كلّها كان الإثنان فرداً فالإثنان عدداً فهو زوج: ينتج: كلّها كان الإثنان فرداً فهو زوج. وهذا فلا يصدق إلا على تقدير أن يكون فرداً وزوجاً معاً وكذا إذا قلنا: كلّها كان أبيض وأسود فهو أسود: المنتج من النالث قد يكون: إذا كان هذا أبيض فهو أسود، وإنّما يصدق على تقدير أن لا يكون البياض مضادًا للسواد. وإذا لم يكن المقدّم ممتنعاً كانت النتيجة صادقة في نفس الأمر، وعلى التقادير التي يمكن المقدّم ممتنعاً كانت النتيجة صادقة في نفس الأمر، وعلى التقادير التي يمكن المقدّم المقدّم.

وإذا كان الأوسط غير تامّ في المقدّمتين فهو مثل قولنا: إن كان أ ب ذ «جـ»^

۱) پستصحب: مستصحب، مج

٢) هكذا في النسخ / لعلَّ: ز (و هكذا في ساير الموارد)

٣) يكون جُـط: ـ. مع

٤) فيصدق ليس ألبنة إذا كان جط فجد: \_، مج

٥) و: ــ، مج، تر

٦) معاً، ــ، مج ، تر ٨) فـــــ فج ، صــــــ

۷) تقدیر: ـ مج

د. وكلّما كان هر. فكلّ دط؛ المنتج: إن كان أب فكلّما كان هر فرجه اط. وإذا كان تامّاً في إحداهما [و] غير تامّ في الأخرى. فثاله: إن كان أب فرجه دو وكلّما كان هر فكلّما دو وكلّما كان هر فكلّما كان أب فرحه كان أب فرحه ط. وكلّ هذه بعيدة عن الطبع، وأقسامها كثيرة جدّاً، لا يليق بهذا الكتاب استقصاء الكلام فيها.

الاقترانسيات المسركّبة مسن مسسنفصلتين وأمّا المركّب من منفصلتين فهو مثل قولنا: داغاً إمّا أب، أو كلّ جد: وإمّا كلّ دط. أو هر، معتبر فيها منع الخلق، ينتج: داغاً إمّا أب، أو كلّ جط. أو هـ ر، مانعة الخلق فإن كانت إحدى المقدّمتين جزئية فالنتيجة جزئية.

والبيان: أنّ الصادق من الأولى مع الثانية إن كان الجنز، الغير المشترك حصل المطلوب، وإن كان المشترك فأيّ جزء صدق معه من الثانية حصل أيضاً.

الاقترائيات المركبة من الحملية والمتصلة وأمّا المركّب من حملية ومتصلة لا فثاله: كلّها كان هر فكلّ جب، وكلّ ب أ: ينتج: دائماً إنّا ليس هر أو كلّ ج أ ـ مانعة الخلوّ بمثل ذلك البيان ـ ويـنتج أضاً: كلّما كان هر فكلّ حأ.

لكن إذا كان مقدّم المقدّمة المتّصلة ممتنعاً^ أو غير ممـتنع. فـالنتيجة عـلى قياس النتيجة من متّصلتين إذا كانا^ فيهما ما مقدّمه كذلك.

الاقترانيات المركّبة من الحملية المنفصلة

وأمَّا المركَّب من حملية ومنفصلة فمثل قولنا: كلُّ جب. وداعًا إمَّا كلُّ ب أ أو

\_\_\_\_\_

۱) فردجه: فج، منو ۲) فردجه: فج، منو ۳) وكلّما: فكلّما، مع ٤) كان: ـ، صنو، تر

لا هكذا في النسخ / والأصحّ: المتصلة والحملية (كما يظهر في مثاله)
 لا معتماً: تمنعا، صمو

#### هر ـ معتبر فيهما منع الخلق ـ ينتج: داغاً إمّا كلّ جأ أو هر، مانعة الخلو.

الاقترانسات المركبة من المتصلة والمنفصلة

وأمَّا المركّب من متَّصلة ومنفصلة فكقولنا: كلّما كان أب فـ «جـ» لا . و دانماً إمّا جداً وهر \_مانعة الجمع \_ [ينتج] فدائماً إمّا أب أو هر كذلك؛ لأنّ معاند لازم الشيء معاند لملزومه في الجمع.

ويقاس باقي أقسام الشرطيات وما يتألُّف منها ومن الحمليات على هــذه الأمثلة. وتعتبر من نفسك العقيم والمنتج وبيانات الإنستاج. وإن تسعيّر ذلك عليك. فاقتصر على ما تتحقّق إنتاجه ونتيجته وتخلّى عبّا عداه ممّـا لا يكـاد ينحصر، ولا هو قريب إلى طبعك، إذ لا ضرورة داعية إليه.

> القياس الاستثناني

هذا ما رأيت أن أذكره في حال القياس الاقتراني.

وأمّا الاستثنائي فهو قريب إلى الطبع. ويتألّف إمّا من متّصلة مع الاستثناء. أو من منفصلة معه.

أما الأوّل: فالموجبة الكلّية اللزومية إذا استثنى عين مقدّمها أنــتج عــين تاليها؛ أو [اذا إستثني]نقيض تاليها. أنتج نقيض مقدّمها؛ لأنَّه متى وضع الملزوم وضع اللازم. ومتى رفع اللازم رفع الملزوم. تحقيقاً للمزوم. مثل: إن كانت الشمس طالعة فالكواكب خفية، لكنّ الشمس طالعة، فالكواكب خفية؛ أو لكنّ الكواكب ليست° بخفية، فالشمس ليست بطالعة.

ولا ينتج نقيض المقدّم ولا عين التالي شيئاً. لاحتال أن يكون التالي أعمّ من المقدّم. ولا يلزم من رفع الأخصّ رفع الأعمّ ولا وضعه؛ ولا من وضم الأعمّ وضع الأخصّ ولا رفعه.

والسالبة الكلِّية منها فلا تنتج إلّا بواسطة ردّها إلى موجبة.

١) منع: يمتع(؟)، معج

۲) فی: من، صو ١٤ استثنى: استثناء مج ٥) ليست: \_. مج ۱۲ وضع: ۔، حسو

والجزئية الموجبة فيشترط في إنـتاجها أن يكـون الاسـتتنناء الوضـعي والرفعي دائماً وعلى الأحوال والتقادير. لاحتال أن يكون حال الاسـتتنناء' غير حال اللزوم. فلا يلزم منه شيء.

والجزئية السالبة فتنتج بهذا الشرط إذا ردّت إليها.

والاتَّفاقية لا تفيد باستثناء العين علماً. ولا يصدق رفع تاليها.

و أمّا الثاني: \_ وهو الذي من منفصلة مع استثناء \_ فالموجبة الكلّية الحقيقية تنتج باستثناء عين ما يتفق منها نقيض ما سواه، وباستثناء نقيض ما يتّفق منها عين ما بق واحداً كان أو كثيراً، مثل: «هذا العدد إمّا تامّ أو ناقص أو زائد: لكنّه تامّ، فليس بناقص ولا زائد»؛ أو «ليس بتامّ، فهو إمّا زائد أو آنات الاستثناء لأكثر من جزء، بقي نقيض الآخر أو عينه.

وأمّا الموجبة الكلّية المانعة الخلوّ بالمعنى الأعمّ من الحقيقية. فينتج باستثناء نقيض بعض الأجزاء لعين ما بق. ولا ينتج باستثناء عين بعضها شيئاً. مثل: إنّا أن يكون هذا في الماء أو لا يغرق، لكنّه ليس في الماء. فهو [لا] يغرق؛ أو لكنّه غرق فهو في الماء؛ لأنّه إذا تحقّق أن لا بدّ من صدق أحد الجزأين. فإذا علم انتفاء أحدهما تحقّق صدق الآخر؛ وإلّا لكانا قد اجتمعا على الكذب.

ولو ° أخذت بالمعنى المنافي للحقيقية لَتحقّق من استثناء عين أحدهما ثبوت عين الآخر \_وإن كان غير مفيد \_لكونه معلوماً قبل تأليف القياس.

وأمّا الموجبة الكلّية المانعة الجمع بالمعنى المتناول للحقيقية وغيرها. فلا ينتج فيها إلّا استثناء العين لنقيض الباقي فقط، مثل قولك: إمّا أن يكون هذا حيواناً أو شجراً. لكنّه حيوان. فليس بشجر؛ أو لكنّه شجر، فليس بحيوان.

١) الوضعي والرفعى دائماً... الإستتثناء: \_. مج

۲) أو: و ، صبو

أو: لو، صبو
 يغرق: لا يعرف، مج

ه) عطف إلى: وأمّا الموجبة الكلية المانعة الخلو.

٦) تأليف: تألف، صو

لأنّه إذا حكم بعدم اجتماع قضيتين وعلم صدق واحدة منهها. تعيّن كذب الأخرى. والآا صدقا معاً.

وإذا أخذت مبائنة للحقيقية، صدق النقيض من استثناء النقيض. ولم يكن مفيداً لما مرً.

ولو كانت هذه المنفصلات الثلاث موجبه جزئية أو سالبة كيف كانت. فلا تنتج إلا بشرائط لا حاجة إلى ذكر ها.

واستثناء الوضع والرفع يجري مجرى الحمد الأوسط من الاقترانيات. لتكرّره تارةً حال كونه جزءاً من الشرطية، وتارةً حال كونه مستثنى.

۱) وإلاً: ... مج ، تر

٢) عطف إلى: وأمّا العوجبة الكلّية المانعة الجمع بالمعنى...

## الفصل السادس في توابع الأقيسة ولواحقها`

الفـــــياس المركّب

قد تؤلّف مقدّمات ينتج بعضها نتيجة يلزم من تأليفها مع مقدّمة أخـرى نتيجة أخرى. وهكذا إلى أن تنتهى إلى المطلوب. وتسمّى «قـياساً مـركّباً». وهو إمّا موصول النتائج. أو مفصولها.

أمّا الأوّل، فمثل قولنا: كلّ أب، وكلّ ب جا فكلّ أجا وكلّ جاد. فكلّ أد. وكلّ د ها فكلّ أها

وأمّا الثاني. ــ وهو الذي فصلت عنه النتائج فلم تذكر ــ فمثل قولنا: كلّ أ ب. وكلّ ب جـ وكلّ ج د وكلّ د هـ ؟ فكلّ أ هـ

قیاس الخُلف وأقساسه ومن الأقيسة المركّبة قياس الخُـلف، وهو إثبات المطلوب بـإبطال لازم نقيضه المستازم لإبطال نقيضه المستلزم لإثباته: وتركيبه على أربعة وجوه:

أحدها: من قياسين. اقتراني واستثنائي. الاقتراني منهما من متّصلة وحملية إن كان المطلوب حملياً. أو من شرطيتين من جزء تامّ من إحدى المـقدّمتين وغير تامّ من الأخرى إن كان المطلوب شرطياً.

ومثاله فيا يكون المطلوب حملياً. وليكُن: ليس كلّ جب، قولنا: إن لم يكن ليس كلّ جب صادقاً فكلّ جب صادق، وهذه هي المتصلة: ثمّ نضمّ إليها حملية هي: وكلّ ب أ \_ على أنّها بيّنة لا شكّ فيها أو غير بيّنة: لكنّها تشبت

۲) کلّ د هن + وکلّ دهـ.، تر

۱) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۱۶۴

بقياس آخر \_ فينتج: إن لم يكن قولنا ليس كلّ جب صادقاً فكلّ ج أ. ثمّ نقول: لكن ليس كلّ ج أ. ثمّ نقول: لكن ليس كلّ ج أ \_ على أنّه بيّن البطلان أو بيّن بطلانه \_ فينتج نقيض المقدّم. وهو: ليس لم يكن قولنا ليس كلّ ج ب صادقاً. فليس كلّ ج ب صادق. وهو المطلوب.

وثانيها: إمّا كلّ جب أو كلّ ب أ ـ مانعة الجمع ـ إذ لو جاز اجتماعها على الصدق لصدقت نتيجتها، وهي: كلّ ج أ، لكن ليس كلّ ج أ على أنّها كاذبة. فلا يجتمعان على الصدق. لكن كلّ ب أ على أنّها صادقة. فليس كلّ جب.

وثالثها: إمّا ليس كلّ جب. أو كلّ جأ ـ مانعة الخلوّ ـ لكن ليس كلّ جأ على أنّها كاذبة. فصدق ليس كلّ جب. ويتبيّن منع الخلوّ بأنّ كلّ بأ صادق على ما فرض. فإمّا أن يصدق معه كلّ جب أو ليس كلّ جب. فإن كان الأوّل: أنتج مع المقدّمة الصادقة كلّ جأ فامتنع الخلوّ؛ وإن كان الثاني: امتنع الخلو أيضاً.

ورابعها: إن كان كلَ جب فكلّ ج أ لصدق كلّ ب أ. على أنّها قضية مسلّمة. ثمّيقال: لكن ليس كلّ ج أ. فيتنج: ليس كلّ جب.

> الفرق بـين الخـلف والمـــــتفيم

والفرق بين الخُلف والمستقيم: أنّ المستقيم يتوجّه أوّلاً إلى إثبات المطلوب. ويتألّف كمّا يناسبه. وتكون مقدّماته مسلّمة أو مـا في حـكمها. ولا يكــون المطلوب موضوعاً فيه أوّلاً.

والخُلف: يتوجّه إلى إبطال نقيض المطلوب، ويشتمل على ذلك النقيض، ولا يشترط فيه تسليم المقدّمات وما في حكمه. ويوضع فيه المطلوب أوّلاً ومنه ينتقل إلى نقيضه: وربّا لا يدلّ على نفس المطلوب. بل على ما هو أعمّ منه الو أخصّ، أو مسارٍ لا له ـ إذا وضع شيء من ذلك وظن أنه المطلوب ـ

۱) يتين: تبيّن، صو ۲) تسليم: تسلم، صو ۲

۳) منه: \_، صبق، تر

ولاينافي ذلك صدق المطلوب وإن كان لا ينتجه.

وإذا أخذ نقيض النتيجة المحالة في الخالف كـ «ليس كلَّ جأ». وقرن سع المقدّمة الصادقة كـ «كلَّ ب أنتج مطلوبنا على الاستقامة. كـ «ليس كـلَّ حـ».

القياس المستقسّم ومن المركبات المفصولة «القياس المقتم»، وهو الذي صغراه منفصلة بتشارك أجزاء الانفصال فيها في الموضوع، ويضمّ إليها حمليات فوق واحدة. مثل قولنا: داغاً إمّا كلّ أ ب أو كلّ أ جد وكلّ ب د. وكلّ جد ينتج: داغاً إمّا كلّ أ د. أو كلّ آ د. أو كلّ آ د.

تكثيرالفياس

و «تكثیر القیاس» عبارة عن مقدّمات تنتج كـلّ مـقدّمتین مـنها نـفس المطلوب، كقولنا: كلّ أ ب، وكلّ ب جـ وكلّ أ د. وكلّ د جـ وكلّ أ هـ وكلّ هـجـ؛ والمطلوب: كلّ أ جـ

قياس الضمير

و «قياس الضمر» هو قياس حذفت كبراه:

إمّا لوضوحها كقولنا: هذان خطّان خرجـا سن المـركز إلى المحـيط. فـهـها متساويان:

أو لإخفاء كذبها كقولنا: فلان° يطوف بالليل. فهو سارق.

وتقدير الأوّل: وكلّ خطين هما هكذا فهما متساويان.

وتقدير الثانى: وكلُّ من يطوف بالليل فهو سارق.

وعكس القياس: <sup>7</sup> هو أن يـؤخذ نـقيض النـتيجة. ويـضمُ <sup>٧</sup> إلى إحــدى عكــالقياس

ع) مساوٍ: مساوى، صنو، مج، تر (ضبط النص قياسي)
 ه) فلان: فلا، صنو

المقدّمتين لينتج مقابل الأخرى. مثل: كلّ ج ب. وكلّ ب أ؛ فكلّ ج أ. فيقال: ليس بعض ب أ ـ لأنّ كلّ ج ب ـ وليس كلّ ج أ ـ ويقام عليه حجة مّا ـ فليس بعض ب أ. ويسمّى ذلك غصباً لنصب^ التعليل.

قياس الدور

و «قياس الدور» هو أن يجعل نتيجة القياس وعكس إحــدى المـقدّمتين منتجاً للأخرى. وذلك إنّما يكون عند تعاكس الحدود. كــقولنا: كــلّ إنســان ضاحك، وكلّ ضاحك متفكّر، فكلّ إنسان متفكّر. ثمّ نقول: كلّ إنـــان متفكّر. وكلّ متفكّر ضاحك. فكلّ إنسان ضاحك.

> ــــــتقرار النتائج

و «استقرار النتائج»: هو أن يستنتج من القياس المنتج بالذات نتائج آخرى بالعرض. لازمة لنتيجته الذاتية: وهي: كذب نقيضها، وعكسها، وعكس نقيضها، وجزئيات تحتها أو معها، وسائر لوازم الحمليات والمتصلات والمنفصلات.

وقد يستنتج من مقدّمتين كاذبتين. أو كاذبة وصادقة. صادق؛ كقولنا: «كلّ إنسان حجر، وكلّ حجر حيوان»، أو: «كلّ إنسان جسم وكلّ جسم حيوان». المنتج: «كلّ إنسان حيوان».

وإذا كانت الكبرى في الضربين الأؤلين من الشكل الأوّل كاذبة بالكلّ ـ بمنى أنّها لا تصدق جزئية أيضاً ـ لم يستنتج الصادق إلّا من كاذبتين.

وأمّا من صادقة هي الصغرى وكاذبة هي الكبرى، فلا؛ لأنّ الكبرى يصدق ضدّها، وهو ينتج مع الصغرى الصادقة ضدّ تلك النتيجة، فلو صدقت لصدق الضدّان، وهو محال. ومثاله ' ': كلّ جب ـ على أنّه صادق ـ وكلّ ب أ ـ على أنّه كاذب بالكلّ ـ فلو كان كلّ ج أ صادقاً لصدق معه: لا شيء من ج أ.

لا في درّة التاج ج ٢ / ١٤٨٠: «از نقيض نتيجه يا ضد آن» وهو تصحيف كما لا يخفى
 التصب: لمنصب، صمو
 ١٠) مثاله: مثال، مج، تر

لكون الكبرى الكاذبة يلزمها صدق: لا شيء من ب أ.'

اكــــنساب القياس ويكتسب القياس من الحمليات الاقترانية بتحليل حـدّى المطلوب إلى ذاتياتهما وعرضياتهما ومعروضاتهما اللازمة والمفارقة. ثم محاولة وسط تقتضي تأليفاً سنها منتحاً له إيجاباً أو سلماً.

والطريق إلى ذلك أن يطلب ما يحمل على كلّ واحد من الحدّين وما يحملان عليه من الذاتيات بأسرها. والعرضيات، وذاتيات العرضيات وعرضياتها، وعرضيات الذاتيات بأسرها. والأوساط متناهية لا بدّ مان وجدت في محمولات موضوع المطلوب ما يصلح موضوعاً لمحموله. صحّ قياسك من الشائي: أو الشكل الأوّل؛ أو وجدت ما يصلح محمول الطرفين صححّ من الشائي: أو موضوعها صحّ من الثالث؛ أو وجدت في موضوعات موضوع المطلوب ما يصلح محمولاً على محموله صحّ من الرابع، سواء كان الحمل أو الوضع في موجبه أو سالبة على حسب مطلوباتك. والشخصي لا يحمل ولايطلب في العلو م.

وعلى هذا فقس الحال إذا كان المطلوب متصلاً أو منفصلاً على أن يجعل المقدم الطبيعي ـ وهو في المتصلة في حكم الموضوع ـ والتالي الطبيعي في المتصلة، أو الوضعي في المنفصلة في حكم المحمول. واللزوم والعناد وما يشبهها في حكم الحمل الإيجابي، واللازوم واللاعناد وما يشبهها في حكم السلبي. ولايخني عليك اكتساب القياس إذا كان استثنائياً.

وتحليل القياسات المركّبة هو بتخليص الحدود والمقدّمات عن الزوائـد. تحليلالقباس

ادرة التاج: + «و او با صغرى ينتج لاشى، من ج أاست».

۲) عرضياتها: +عرضياتها، مج ٣ ) جزاء «اذا كان العطلوب».

٤) درّة التاج؛ تلخيص / وهو تصحيف

والنظر في اشتراك بعض المقدّمات مع بعض ومع المطلوب, ليطلّع على نأليف كلّ قياس منها.

وإنّما احتيج إليه لأنّه ليس كلّ نتيجة في العلوم تورد حـجّتها عـلى نـظم مستقيم، أي على هيئة أحد الأشكال الافترانية والاستتثنائية؛ بل قد تحـرّف بزيادة وحذف وتغيّر.

فإذا وجدت ما يناسب المطلوب. فإن نــاسب كــلّيته فــالقياس شرطــي. فيستثنى للإنتاج. وإن ناسب جزؤه. فليطلب ما يناسب الجزء الآخر. ويجتهد في تلفيق المقدّمات المنميّزة على نسق الأشكال مشتركة في أسر مــنتهية إلى مطلوب.

وإن لم يناسب المطلوب أصلاً فليس بقياس. وكثيراً ما تقع المناسبة بالمعنى دون اللفظ، ويبدّل اللفظ المركّب بالمفرد، وعلى الخلاف. ويستعمل اللفظ المشترك. وكلّ هذه تمنع من التنبيه للمناسبة.

فيجب أن يجرّد النظر إلى المعنى من غير التفات إلى الألفاظ. ويحترز من اشتباه كلّ واحدة من المعدولية "والسالبة بـالأخرى. وإلّا لم يـنتم التـحليل. والكلام فيها يتّبع الأقيسة طويل. لكنّه غير لائق بغرض هذا المختصر.

٢) أي المفرد بالمركب

١) أي جزء المطلوب
 ٣) هكذا في النسخ / والظاهر: المعدولة

## الفصل السابع في الصنائع الخمس التي هي العرهان والجدل والخطابة والشعر والمغالطة`

وهذه اليقينيات إن كانت مكتسبة فلا بدّ وأن تنتهى إلى مىباديّ واجـبة مبادئ البرهــــــار القبول. غير مكتسبة. وهي سبعة:

الأؤليات: وهي التي يكفي في الحكم بها مجرّد تصوّر طرفيها، مشل: إنّ
 الكلّ أعظم من جزئه. وإنّ النق والإثبات لا يجنمعان ولا بر نفعان

□ والمحسوسات: وهي التي يحكم بها العقل جزماً بواسطة الحس الظاهر. ككون الشمس مضيئة. والنار حارة. وما أدركه الحس ولم يجزم به العقل فهو خارج عنه، فإنّ الحسّ يدرك للشمس مقداراً، ولا يجزم العقل بأنّ ذلك هو مقدارها في نفس الأمر.

□ والوجدانيات: وهي ما تدركه النفس بذاتها. أو بحسّ باطن بالوجدان. كعلمنا بوجودنا، وبأنّ لنا فكرة ولذّة.

□ والجرّبات: وهي التي حكم بها العقل لتكرّر الإحساس الذي يتأكّد معه عقد جازم لا يشكّ فيه. لمخالطة الإحساس قوّة قياسية خفية، هي أنّه لو كان

۱) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۱۵۳

ذلك اتفاقياً لماكان دائماً ولا أكثرياً. وربّما كان ذلك الجنرم مع قيود المخصوصة. كحكمنا بأنّ «السقمونيا مسهل» أ. ولكن نقيّد أنّ إسهاله هو لمَن في بـلادنا؛ وعلى الأكثر فإنّا لا نتيقّن أنّه مسهل مطلقاً. ولا في بلد؛ وهو من الاستقراء الذي هو حكم على كلّي بما وجد في جزئياته الكثيرة.

> تبصرة في الاستقراء

والاستقراء قد يفيد اليقين لتحصيله، لاستعداد النفس النام له. كحكك بأنّ: «كلّ إنسان قطع رأسه لا يعيش»، وهذا في متحد النوع؛ وفي مختلفه فلا يفيد اليقين، مثل: «إنّ كلّ حيوان يحرّك عند المضغ فكّه الأسفل»، فربّما كان ما لم يستقرئه بخلاف ما استقريته كالتمساح في مثالنا هذا.

□ والمتواترات: وهي ما تحكم بهما النفس يقيناً لكثرة الشهمادات بأمر محسوس، ويكون الشيء ممكناً في نفسه، وتأمن النفس عن التمواطئ عملى الكذب، وفيه أيضاً قوة قياسية.

وقد يحصل اليقين من عدد. ولا يحصل ممّا هو أكثر منه. كعلمنا بوجود مكّة في زماننا. وجالينوس فيها تقدّم.

□ وفطريات القياس: وهي التي تصدق بها لأجل وسط لا يعزب عن الذهن، بل يخطر مع خطور حدّى المطلوب بالبال، فلا يحوج إلى طلبه، كالعلم بأنّ الإثنين نصف الأربعة، لقياسٍ هو: أنّ الإثنين عدد انقسمت الأربعة إليه، وإلى ما يساويه، وكلّ ما هو كذا فهو نصف الأربعة.

□ والحدسيات: وهي ما حكمت النفس به يقيناً لقرائـن ـ غـير التي في المبادي السابق ذكرها ـ يحصل الاستعداد التام لحسول اليقين. ولبس عـلى المنطق أن يطلب السبب فيه بعد أن لا يشك في وجوده.

۱) قيود: قبول، مج

٢) مسهل: تسهل، صنو، مج، تر / ضبط النصّ قياسي و هكذا بعده

٣) مسهل: تسهل ، تر ، صدو ، مج

تذكار في اليسقينيات وليس شيء من هذه المبادئ حجّة على الغير إذا لم يحصل له اليقين منها كها حصل لك. كعلمك بأنّ نور القمر مستفاد من الشمس. وإنّما يحدسه الناظر من اختلاف تشكّلاته بحسب اختلاف أوضاعه.

وليس من شرط ما يجب قبوله أن يكون قضية ضرورية، بل قد يكون ضرورياً. وغيره من الجهات كالإمكان والإطلاق ـ إذ المراد بوجوب قبول كلّ قضية هو صدقها المتيتَّن، إن كانت ضرورية فصدقها في ضرورتها، أو كانت ممكنة فصدقها "في إمكانها، أو مطلقة فني إطلاقها.

أقسام البرهان

والبرهان:

منه برهان «لم»، وهو الذي يعطي علّة الوجود والتصديق معاً، كـقولنا: 
«هذه الخشبة مستها النار، وكلّ كذا محترق، فهذه الخشبة محترقة». فالأوسط 
فيه مع كونه علّة التصديق، هو علّة للحكم بالأكبر على الأصغر ـ وان لم يكن 
علّة للأكبر في نفسه ـ بل ربّا كان معلولاً لأحد الطرفين، كحركة النار التي هي 
معلولة لها، وهي علّة وصولها إلى الخشبة.

ومنه برهان «إن». وهو الذي يعطي علّة التصديق فـقط. كـقولنا: «هـذه الحكى تشتد غبّاً، وكلّ حمّى تشتد كذلك فهي محرقة». وربّا كان الأوسط في هذا معلولاً للحكم. وحينئذٍ يسمّى «دليلاً». مثل: «هذه الخشبة محترقة، وكلّ محترق فقد مسّته النار».

ومباحث البرهان كثيرة. ولا حاجة في هذا الكتاب إلى أكثر من هذا.<sup>٧</sup>

۱) بحسب: بحسيب (؟)، مج ٢) صدقها: + ان كانت مما، مج

٣) المتيقّن إن كانت ضرورية... فصدقها: ٥٠ مج
 ٤) إمكانها: مكانها، مج

ه كذا في النسخ / والأصحّ: إن كانت ممكنة... وإن كانت

٦) كقولنا: كَقُولُها ، مج

٧) ومباحث البرهان... من هذا: ــ، مج

■ وأمّا الجدل: فصناعة علمية. يقتدر معها على إقامة الحجة من المقدّمات المسلّمة على أيّ مطلوب يراد. وعلى محافظة أيّ وضع يتّفق على وجه لا يتوجّه إلها مناقصة بحسب الإمكان.

ميادي الجدل

ومبادي الجدل هي المسلّمات العامّة أو الخاصّة. أو التي بحسب شخص. فعند السائل هي ما يتسلّمه من الجيب. وعند الجيب هي المشهورات.

فنها الواجب قبولها، لا من حيث هي واجب قبولها، بل من حيث عموم الاعتراف مها.

ومنها الآراء المحمودة، وهي التي لو خلى الإنسان وعقله الجرد [و] وهمه وحسه \_ ولم يؤدّب بقبول قضاياها والاعتراف بها، ولم يل الاستقراء بظنّه القوى إلى حكم، ولم يستدع إليها ما في طبيعة الإنسان من الرحمة والخجل والأنفة والحمية، وغير ذلك \_ لم يقض بها الإنسان الماعة لعقله أو وهمه أو حسّه، مثل حكنا: «أنّ أخذ مال الغير قبيح». و «الكذب قبيح». و «كشف العورة قبيح». وهذه قد تكون صادقة؛ وقد تكون كاذبة؛ وقد تكون عامّة، يراها أهل ملة أو صاعة دون غيرهم.

وربّما كان المتقابلان مشهورين بحسب رأيين أو غرضين. ولا يلزم الجدلي أن يستعمل الحجج التي تنتج حقيقة. بل قد يستعمل ما ينتج بحسب الشهرة أو تسليم الخصم وإن كان عقيماً في نفس الأمر.

وفوائد الحجج الجدلية:

فوائد الجــدل

إلزام المبطلين.

والذبّ عن الأوضاع. فيقابل فاسد بفاسد لتلا يشرع مع كلّ مهارش` في أسلوب التحقيق.

وإقناع أهل التحصيل من العوامّ والمتعلّمين القاصرين عن البرهانيات. أو غير الواصلين إلى موضعه بعد.

وركما لاح من الجمادلة على طرفي النقيض بين الخصمين برهان أحدهما. ويحصل منه أيضاً رياضة الحاطر؛ وغير ذلك.

■ وأمّا الخطابة ٢: فإنّها صناعة علمية بمكن معها إقناع الجمهور فيما يــراد الخــــــطا. تصديقهم به. بقدر الإمكان.

مباديٰ الخـــطابه ومبادئها ثلاثة:

المقبولات ممّن يوثق بصدقه أو يظنّ صادقاً.

والمشهورات في بادي الرأي. وهي التي تُذعن لها النفس في أوّل اطلاعها عليها. " فإن رجعت إلى ذاتها عاد ذلك الإذعان ظنّاً أو تكذيباً؛ مثل: «انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً». فإنّه عند التأمّل يظهر أنّ الظالم ينبغي أن لاينصر وإن كان آخاً.

والمظنونات: وهي التي تميل إليها النفس مع شعورها بإمكان مقابلها؛ فهي \_ وإن كان المحتجّ يستعملها جزماً \_فإنّه إنّا يتّبع فيها مع نفسه غالب الظنّ. وهي كها يقال: «فلان يتكلّم مع الأعداء جهاراً. فهو متّهم»: وربّما يكون مقابله مظنوناً باعتبار آخر، كها يقال ذلك بعينه في نني التهمة عنه.<sup>4</sup>

۲) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۱۵۸

۱) المهارش: المخاصم. ۱۳۰۳ ما ما

٣) عليها: ـ، مج، تر

٤٤ درة التاج ج ٢ / ١٥٨: + «اگر در او خياش بودی با اعداء به سر گفتی. نه به جهر» (و إن
 كان فيه خيانة يتكلم مع الأعداء سرة لا جهارأ).

والحجج المستعملة فيها هي ما يظنّ منتجأ [سواء]كان منتجأ في نـفس الأمر. أو لم يكن.

وينتفع بها:

فوائد الخطابة

في تقرير المصالح الجزئية المدنية؛

وفي أصولها الكلّية. كالعقائد الإلهية والقوانين العمليّة.

وقد يكون بعضها منتهاً للنفس على تحصيل العلم اليقيني. أو معدًا لها لقبول ذلك من مبدئه. وهذه الفائدة ربًّا كانت بحسب بعض الأشخاص دون غيرهم.

الشمسعر

■ وأمّا الشعر: فهو صناعة يّقتدر معها على إيقاع تخيّلات تـصير مـبادئ انفعالات نفسانية مطلوبة.

مبادئ الشعر

فباديها هي المخيّلات، وهي التي توثر في النفس انبساطاً أو انـقباضاً. أو سمهيل أمر أو تهويله أو تعظيمه أو تحقيره. كما يقال للمسل إنّه مُرّة مُـقيّتة. فينفّر من أكله. وهذه قد تكون صادقة. وقد تكون كاذبة، وربّا زاد تأثيرها على تأثير التصديق وإن لم يكن معه تصديق.

والتخيّل عماكاة مًا. والمحاكاة تغيد النذاذاً وتعجّباً. كالتصوير مـثلاً ـ وإن كان لشيء قبيح ـ ولهـذا كانت النفوس العامّية مطيعة له أكثر مـن طـاعتها للإقناع.

ولا يشترط في تأليف الحجّة الشعرية أن تكون منتجة في نفس الأمر. بل بحسب الإقناع والتخيّل فقط.

واشتركت الشعريات والخطابيات في إفادة الترغيب والترهيب في الأمور الدينية والدنيوية.

١) في درّة *التاج*: التخييل

وهذه الصنائع الثلاث ـ أعني: الجدلية والخطابية والشعرية ـ قد ذكروا في كلّ واحد منها كلاماً طويلاً. يحتمل كتاباً مفرداً. ولا يليق بغرض هذا الكتاب أكثر من الذى ذكر ته فيها.

المستغالطة

 وأمّا المغالطة: فهي أن يؤتى بما يشبه برهاناً أو جدلاً وليس هو. ولا بدّ فيها من ترويج تقضيه مشاجة، إمّا في مادّة أو صورة.

وموادّها هي المشبّهات بغيرها. والوهميات.

والاشتباه في المشبّهات تنقسم إلى ما يتوسّط اللفظ، وإلى ما يتوسّط المعنى.

المسغالطات اللفظية والذي يتوسّط اللفظ:

قد بكون ماعتبار أنفراده:

إمّا في جوهره، كالذي مدلولاته مختلفة؛

وإِمّا في أحواله الذاتية. وهي ما لا تدخل عليه بعد تحـصيله. كـاختلاف التصاريف؛

أو في أحواله العرضية. كاختلاف الإعراب والبناء والإعجام والشكل.

🛭 وقد یکون باعتبار ترکیبه:

إمّا في نفس التركيب. وهو الاشتراك التركيبي؛ كما يقال: «كلّ ما يتصوّره العاقل فهو كما يتصوّره». فتارةً هو يرجـع الى العـاقل. وتــارةً يــرجـع إلى المعقول. وكقولك: «بِعتُك هذا الثوب». فإنّه مشترك بين الخبر والإنشاء.

وإمّا في وجود التركيب وعدمه، كما:

قد يصدق القول مفرداً فيتوهّم مؤلّفاً، كها يقال: «زيد شاعر جيد»، فيظنَ جودته في الشعراء؛

۲) کل ً: ۔ ، مح ، تر

١) درّة التاج ج ٢/١٦٠؛ اقتضاء (تقتضيه)

٢) الاشتراك: الاشراك، صو

٤) هو يرجع: يرجع هو ، صبق

ويصدق مؤلَّفاً فيتوهّم مفرداً. كما يقال: «الخــمسة زوج وفرد». فيظنّ أنّه زوج مفرداً.

> المستغالطات المعنوية

والذي يتوسّط المعنى:

فإمّا في أحد جزئي القضية؛

أو فيهما معاً.

وما في أحدهما: إمّا بأن لا يورد. أو يورد.

فإن لم يورد. بل أورد ما يشبهه من اللوازم والعوارض \_كمن رأى إنساناً أبيض يكتب. فظنّ كلّ كاتب كذا. فأخذ الأبيض بدل الكاتب \_سمّى «أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات».

وإن أورد. لكن أخذ معه ما ليس منه. أو حذف عنه ما هو منه. مثل القيود والشروط وغيرها ـكمن يأخذ غير الموجود على وجمه مخصوص غمير موجود في نفسه ـحمّى «سوء اعتبار الحمل».

وما في` جزئي القضية معاً. فهو «إيهام العكس». كمن رأى الحـــــر أحمــر مائعاً. فظنّ أنّ كلّ أحمر مائع هو الخمـر.

> معرفة الوهـــــات

والوهميات أ: قضايا كاذبة يحكم بها الوهم الإنساني في المقولات الصرفة حكم في المحسوسات. ويقضي بهما قضاء شديد القوّة، بسبب أنّه لايـقبل مقابلها، إذ هو تابع للحسّ. فما لا يوافق المحسوس لا يقبله، ولهذا ينكر نفسه. ويساعد العقل في مقدّمات ناتجة لنقيض حكمه، فإذا وصل إلى النتيجة رجع عمّا سلمه.

ويكاد يشاكل القضايا الأزّلية وتشتبه بها. وذلك كالحكم بأنّ كلّ موجود

١) أي قسم: «أو فيهما معاً»

٢) هذه الفقرة توضيح لما مضى في عبارته: «و موادّها في المسبّهات بغيرها والوهدبات».

فله وضع. وأنَّه لا بدَّ من خلأ ينتهي إليه الملأ.

أفعال الــــغالطس وأفعال المغالطين:

إمّا في القول المطلوب به إنتاج الشيء:

وإمّا في أشياء خارجة عند.

والخارجة: مثل تخجيل الخصم، وترذيل قوله، والاستهزاء به. والتشنيع عليه، وقطع كلامه، والإغراب عليه في اللغة. وسموق كلامه إلى الكذب بتأويل ما، واستعال ما لا يدخل في مطلوبه، وما يجرى هذا الجرى.

وما في نفس القول الذي يطلب به الإنتاج:

فما يتعلُّق بالقضية مفردة وأجزائها قد مضى؛ وما يتعلُّق بالتركيب:

فإمّا في تركيب يدّعى فياسيته،

أو في تركيب لا يدّعي فيه ذلك.

والثاني ؟: هو كجمع مسألة في مسائل، مثل: الإنسان وحده: ضحّاك. فإنّه قضيتان على صيغة قضية واحدة. والقضيتان هما: «الإنسان ضحّاك»، و«لا شيء غير الانسان بضحّاك».

والتركيب الذي يدّعي قياسيته:

فإمّا بالنسبة إلى النتيجة.

أو لا بالنسبة إليها.

والذي ليس بالنسبة إلها:

فَإِمَّا فِي صُورَتُهُ بِأَنْ يَكُونَ عَلَى هَيْئَةٌ ۚ غَيْرُ مَنْتَجَّةً؛

أو في مادّته. بأن يكون محرّفاً عن الإنتاج. بإغفال بعض شرائطه. بحيث

١) الاستهزاء به: الاستهزائه ، صبق (؟!)

٢) الإغراب عليه في اللُّغة: أي إيراد اللغات الغريبة عليه.

٥) محرّفاً: مجرفاً(؟) ، صبو

لو صار كها يجب لصار كاذباً، أو صار بحيث يصدق صار غير ' قياس.

والذي بالنسبة إلى النتيجة:

فإمّا أن ً تكون النتيجة نفسها مأخوذة فيه على أنّها أحد مقدّماته. وهذا هو «المصادرة على المطلوب»؛

وإمّا بأن لا يكون كذلك. لكنّه غير مناسب للنتيجة؛ ويسمّى «أخـذ مـا ليس بعلّة علّة».

وأمثال هذه لا تتروّج إلّا بسبب اشتباه لفظي أو معنوي. ولولا القصور ــ وهو عدم التمييز بين ما هو الشيء وما هو غيره ــ لما تمّ للمغالطة صناعة.

#### وفائدة هذه الصناعة:

فائدة المفالطة

أنَّها تعصم صاحبها من أن يغلط في نفسه. أو يغلطه غيره.

وأنّه يقدر على أن يغالط المغالطين.

وأنَّه يستعملها: [إمَّا]" امتحاناً أو عناداً لغرضٍ مَّا.

ومن تصفّح الحجة وأجزاءها، فوجدها على ما ينبغي مادّةً وصورةً. ولفظاً ومعنىً، مركّبةً ومفردةً - أمن مِن أن يقع له غلط. ويُمين على هذا التصفّح كثرة الاطلاع على المغالطات وحلّها. وسيأتي في الأبواب المستقبلة ما يستعان بــه على حلّ كثير منها.

> غاذج من المغالطات العقلية

وإثبات الخبلأ

وأذكر في هذا الموضوع ُ نكتاً لطيفة ينتفع بها في التدريب ورياضة الخاطر. وتكون كالأنموذج لما سواها. مممّا يقصد به التغليط. وهي خمسة: الأولى منها:

يدّعى «أنّ الخلأ موجود». لأنّ وجود الخلأ لو لم يكن مستلزماً لارتفاع

١) غير: ـ. مِنو ٢) أن: بأن مج

٣) الإُضَافة أيضاً وردت في د*رّة الناج* ج ١٦٤/٢ ٤) الموضوع: الموضع ، حسق

الواقع لكان واقعاً؛ لكنّ المقدّم حتّى. فالتالي مثله.

بيان الشرطية: أنّه لو لم يكن واقعاً. لكان الواقع نقيضه. فيكون وجــوده مـــتلزماً لارتفاع الواقع. ضرورة أنّ وجوده مستلزم لارتفاع نقيضه.

وأمّا حقّية المقدّم فلأنّه لو كان مستلزماً لارتفاع الواقع لكان منتفياً. فلو ثبت لم يستلزم أارتفاع الواقع، وإذا لم يستلزم ارتفاع الواقع على تقدير ثبوته. لا يكون مستلزماً لارتفاع الواقع.

 وحلّه: أنّه إن عنى أنّ مقدّم المتّصلة معناه آنه على تقدير أن يكون الخلأ موجوداً في نفس الأمر لم يكن وجوده مستلزماً لارتفاع الواقع، فهو حقّ؛ لأنّ وجوده إذ ذاك هو الواقع، ولا يلزم منه أنّ وجود الخلأ واقع فى نفسه.

وقوله في بيان اللزوم: «إنّ وجوده مستلزم لارتفاع نقيضه الواقع». لو لم يكن هو واقعاً، فلا منافاة بينه وبين صدق مقدّم المتّصلة الذي هو <sup>4</sup> متّصلة أيضاً، لأنّ المقدّر <sup>6</sup> في مقدّم ذلك المقدّم هو: أنّ وجوده حاصل في نفس الأمر. لا أنّه حاصل في نفس الأمر، مع كونه ليس بحاصل في نفس الأمر حقيقة.

وإن عنى به أنّ فرض وجوده كيف كان لا يستلزم أرتفاع الواقع. سلّمنا اللزوم. ومنعنا صدق المقدّم.

وقوله في بيانه <sup>٧</sup>: «إذا لم يستلزم وجوده ارتفاع الواقع على تـقدير ثـبوته. لايكون مستلزماً له» فمنوع؛ إذ جاز استلزامه له على تقدير عدم ثبوته. وفي تصور هذا وأمثاله دقة. فيجب تأمّله ليتضح^.

وإن عني معني آخر فيجب أن يبيّن ليتكلّم عليه بحسبه.

٣) إن: ــ، صبو ٥) أَيضاً لأَنَّ المقدَّر: ــ، صبو ٧) أى في بيان الصدق

۱) منتفياً، متقياً، مصو / منتفياً، متغياً، مج ۲) لم يستازم: لم مستازم، مج ٤) هكذا في السخ ۲) لا يستازم: لاستازم، مج ٨) ليضم: ليصم، تر

عدم تناهي بعض الأجسام

والثانية:

قولنا «بعض الجسم ممند في الجهات إلى غير النهاية»؛ لأنه لو لم يصدق لصدق: «لا شيء من الجسم بممند في الجهات إلى غير النهاية». وينعكس: «لا شيء من الممند في الجهات إلى غير النهاية بجسم»، وهو كاذب لصدق قولناً! . «كلّ ممند في الجهات إلى غير النهاية جسم».

وحله: أنَّ موضوع الجــزئية التي هـي المـدَّعـي، إن لم يـقيّد بـالوجود
 الخارجي فهو صادق؛ لأنَّ بعض الأجسام في الذهن كذلك.

وإن قيّد به. وجب أن يؤخذ القيد في نقيضه السالب وفي عكسه. فلا بنافي ّ صدق الموجبة الكلّية التي محمولها غير مقيّد بأنّه في الخارج. ولو قيّد به لمما صدقت. لعدم موضوعها فهها. ّ

والثالثة:

إنَّ ثبوت الإمكسان لا يلازم إمكان الثبوت

هي أنَّ ثبوت الإمكان لا يلزم منه إمكان الثبوت، فلا يلزم من صدقي «بعض جب بالإمكان العام» إمكانُ صدق «بعض جب بالفعل». لأنَّ الأوّل حكم بثبوت الإمكان، والثاني حكم بإمكان الثبوت.

ومستند المنع من اللزوم: أنّ الحـادث يـثبت إمكـان وجـوده في الأزل.<sup>د</sup> ولايكن ثبوت وجوده في الأزل<sup>6</sup>. في هذه المادّة قد ثبت الإمكان. ولم يكن الثبوت.

وهذا ممّا حكم به. وادّعى صدقه، الإمام نجم الدين الدويراني. رحمه اللّه. ٦

١) في درّة الناج ج ٢ / ١٦٦ : «به سبب صدق نقيض أو بل ضدّ او...» (لصدق نقيضه بل ضدّه)
 ٢) في درة الناج ج ٢ / ١٦٦ : «و حينئذ منا في... نباشد» (و حينئذ لا ينافي)

٣) فيها: فيه، صَبَوَ ٤) الأزل: الأول، مج /الأزل: الأدل (؟) ، تر

۵) الأزَل: الأول، مع / الأزَل: الأدل (؟)، تر

٦) الله: + تعالى، مج

وحيث أورده علىّ قلت\ في حلّه ما هذا خلاصته:

إنّ الإمكان لا يمكن تعقله إلّا مضافاً إلى شيء يكون إمكاناً له:
 فالإمكان الثابت في القضية الموجبة ليس إلّا إمكان ثبوت المحمول للموضوع.
 فإذا حكمنا بثبوت ذلك الإمكان فقد حكمنا بإمكان ذلك الشبوت لا محالة.
 فكيف يصدق أحدهما بدون صدق الآخر؟

والمستند إنّا كان يصحّ جعله مستنداً. لو صدق حكمنا بشبوت المكان وجود الحادث في الأزل. ولم يصدق إمكان ثبوت ذلك الوجود في الأزل ولا يس كذا: فإنّا إن جعلناه تقيد «في الأزل» متعلّقاً بوجود الحادث كانا كاذبين؛ وإن جعلناه متعلّقاً بالإمكان كانا صادقين. وإنّا يصدق الأوّل ولايصدق الثاني إذا جعل قيد «في الأزل» متعلّقاً تارة بالإمكان، وتارة بوجود الحادث. وإذا عنى به ذلك لم يكن مطابقاً لما ادّعيناه.

ولا يقال: إذا ثبت في الأزل ' إمكان وجود الحادث. ولم يمكن ثبوت وجود الحادث في الأزل ' ، فني الحالة المعبّر عنها بالأزل ' قد ثبت الإمكان. ولم يمكن الثبوت؛ فجاز صدق الأوّل بدون الثاني في ذلك الحال. فظهر صحّة المستند.

لأني أقول: المدّعىٰ أنّه إذا صدق ثبوت الإمكان لشيء صدق ١٠ إمكان ثبوت ذلك الشيء في الجملة. وبَرْهَمّا عليه؛ وهذا أعمّ من أنّه إذا صدق ثبوت

١) قلت: قلب، مج ٢) ذلك الإمكان فقد حكمنا... بثبوت: ١- مج

٣) الأَوْل: الأُول: مَع / الأَوْل: الأَوْل (؟)، تَر ٤) إمكان: ... مج (١) أَوْل (؟)، تَر

ہ) ومان شاہے 1) جملنا: جملناہ ، مج، تر

٧) الأزل: الأدل (؟)، تر / ولم يصدق إمكان... الأزل: .. مج

٨) وإن: فإن، مع / الأزل: الأول (؟)، تر

<sup>-</sup> ١) الأزل: الأول، مج / الأزل: الأدل (؟). تر ١١) الأزل: الأدل (؟)، تر / الأزل: الأول، مج

۱۹) الارن: الادل (۶) ، ش / الأزل: الأول ، منع ۱۲) الأزل: الأدل (۶) ، ش / الأزل: الأول ، منع

۱۳) صدق: \_، مج

الإمكان لشيء في شيء آخر ـ سواء كان ذلك الآخر هو الأزل أو غيره ـ صدق إمكان ثبوت ذلك الشيء في ذلك الآخر. ولا يلزم من دعوانا صــدق الأعمّ أن يكون الأخصَ منه صادقاً؛ فظهر الفرق.

ولو لم يلزم من صدق «بعض جب بالإمكان العام» صدق أنّه يمكن بالإمكان العام» صدق أنّه يمكن بالإمكان العامّ أن «يصدق بعض جب بالفعل»، لصدق أنّه يستع صدق «بعض جب بالفعل»؛ فيصدق بالطرورة «لا شيء من جب» مع صدق «بعض جب بالإمكان العامّ» الذي هو نقيضه؛ هذا خلف.

وقال في دفع هذا ما معناه: أنّ اللازم من صدق قولنا: «عتنع أن يصدق بعض جب بالفعل». ليس هو بالضرورة «لا شيء من جب»، بل هو وجوب صدق «لا شيء من جب داغاً».

و فأجبت عنه: أنّ الدوام لا ينفك عن الوجوب ألبتّة؛ لأنّ كلّ ما لم يجب وجوده عن علته لم يوجد ولم يستمر وجوده، وما لم يجب عدمه لم يحدم ولم يستمر عدمه. والعقل لما أمكنه أن يحكم بالدوام مع قطع النظر عن الوجوب لاجرم - كانت الدائمة في المفهوم أعمّ من الضرورية. لكن متى لاحظ العقل في الدوام وجوبه، فقد لاحظه من حيث هو ضروري، وصارت وجهة الدوام هي جهة الضرورة. فقولنا: «لا شيء من جب دائماً» الملاحظ وجوب صدقه هو بعينه بالضرورة: «لا شيء من جب» أو هو مساو له.

والرابعة:

كىلّ كىلامي كاذب

نفرض شخصاً دخل بيتاً. ثمّ قال: «كلّ كلامي في هذا البيت كاذب». ثمّ

١) الأزل: الأدل (؟)، تر / الأزل: الأول، مج

قارن لنفس ألفاظ هذه المغالطة إلى هنا: الأجوية الكتاتية / ٢١١-٢١٣ (ذيبل فبلسوف بغداء البهودي)

٤) في درّة الناج ج ٢ / ١٦٨: + «لأنّ ما لا يجب عن علَّته لا يوجد»

٥) وصارت: فصارت، مج

خرج منه

فقوله هذا إن كان صادقاً يلزم كونه كاذباً. لأنّه فرد من أفراد كلامه. فيصدق ويكذب معاً؛ وإن كان كاذباً: فبعض كلامه في هذا البيت صادق؛ فإن كان الصادق هذا الكلام فقد صدق وكذب معاً. وإن كان الصادق غيره وهو كاذب في نفسه، فيلزم صدقه وكذبه معاً.

وحله: أنّه خبر عن نفسه. فالخبر\ والخبر عنه واحد. فلا يكون صادقاً!
 لأنّ مفهوم الصدق مطابقة الخبر للمخبر. والمطابقة لا تصحّ إلّا مع إثنينيةٍ مًا.
 وهي مفقودة ههنا؛ فهو إذن كاذب. لعدم المطابقة المذكورة.

ولا يلزم من كذبه بهذا المعنى كونه صادقاً. وإنّما كان يلزم ذلك إن لو كانت إلاثنيئية ثابتة، مع عدم هذه المطابقة. ومن تحقّق الفرق بين السلب البسيط والعدول، تحقّق الفرق بين الكذبين ههنا.

وأيضاً: فإن صدى هذا الخبر هو اجتاع صدقه وكذبه، فكذبه هو عدم هذا الاجتاع، فجاز أن يكون عدمه لكونه كاذباً فقط. لا لكونه صادقاً فقط. ثم موضوع هذا الخبر إن أخذ خارجياً فهو كاذب، لعدم سوضوعه، ولا يلزم صدقه، وإلا في العقل أفراد كثيرة من كلامه غير هذا. فلا يتعين من كذب كلام واحد منها صدقه.

والخامسة:

عدم صدق المتُصلة الكلّية

هي أن نقول: المتصلة الكلّية لا تصدق ألبثة. وحتى لو كان تاليها عين مقدّمها. لأنّك إذا قلت: «كلّها كان أب فـ «جه أد»، فيقول: ليس كذلك: لأنّه «كلّها كان أب وليس جد، فليس جد». نتج من الشكل الثالث: «قد يكون إذا كان أب فليس جد». فلا يصدق:

١) فالخبر: بالخبر(؟) ، مج
 ٢) ف ١١ج١١: فبع ، صنو
 ٢) وليس: فليس ، مج

«كلّما كان أب ف «ج» د».

وكذلك\ إذا قلت: «ليس ألبئّة إذا كان أب فــجـد»؛ فإنّا نقول: «كلّها كان أ ب. و جــد، فـــ«أ» ب ؛ وكلّها كان أ ب. وجــد. فــ«جـ» د. فقد يكون إذا كان أ ب فـ«جـ» د».

 وحله: إن تالي هذه المتصلة إن كان لازماً في الموجبة أو غير لازم في السالبة، على كل تقديرٍ من التقادير مطلقاً من غير تقييد هذه التقادير بما يمكن اجتاعه مع المقدم فسلم أنها لا تصدق.

وقد مرَ أَ فِي الفصول السالفة ضوابط كشيرة. يستعان بهما عملي حمل المغالطات. والاعتاد في ذلك بعد معرفة القوانين والتدرّب باستعهالها على الفطرة السليمة.

ومباحث المنطق كثيرة جدًاً. لكنّي لمأر في الزيادة على هذا القدر أ ف اثدة يعتد بها بحسب غرض هذا الكتاب. بل كثير ممّا ذكرته فيه من المباحث المنطقية إغّا هو لرياضة الخاطر فحسب. لا للحاجة إليه في اعتبار البراهين المستعملة فيه وتصحيحها: فلهذا اقتصرت على هذا القدر منها.

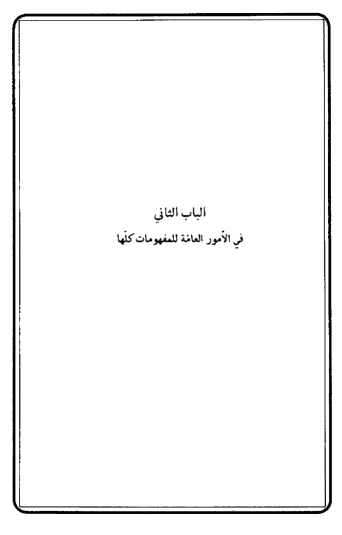
وما أوجزت الكلام في بيانه. ولم أوضحه بالأمثلة. فإنَّا ذلك منَّى\ اتَّكال على فهم الخاطب. أو لأنّه مستوفئ في كتب أخرى مشهورة.

١) وكذلك: + وكذلك، تر

٢) قد أورد القطب الشيرازى في مرّة التاج ج ١٧٧١-١٧٧ سبع مغالطات أخـر وهــي كــثيرة هع.

٥) غرض: عرض، ھنو

٤) القدر: العدد(؟) ، ثر ٦) منى: متى ، صح ، ثر





# الفصل الأوّل في الوجود والعدم وأحكامهما وأقسامهما'

بداهة الوجود

الوجود لا يكن تحديده. لأنّه أوّلي التصوّر، ولا شيء أعرف منه يعرّف به. ومن رام بيانه فقد أخطأ؛ فإنّ القائل إذا قال مثلاً: «حقيقة الموجود أن يكون فاعلاً أو منفعلاً»، فقد أخــذ الشيء في تــعريف نـفسه؛ فــإنّ الفــاعل والمفعول يؤخذ في تعريفها الموجود، مع زيادة إفادة واستفادة.

وكذا من عرَّفه بأنَّه: «[هـو] الذي ينقسم إلى حادث وقديم»، فبإنَّها لايعر فان إلّا بالوجود مأخوذاً مع سبق عدم أو لا سبقه. ومتى عرّف فلا بدّ و " أن يؤخذ في تعريفه.

الششة ركيفية أعسسمتنيا من الوجبود وكذا في تعريف الشيئية ؟ ألفاظ تراد فهها. مثل: «الذي». و«ما». كما يقال: «هو الذي هو كذا»، أو: «هو ما ينقسم إلى كذا».

والشيئية أعمَّ من الوجود باعتبار أنَّ المعقول الذي يمتنع أو يكن [و] لكنَّه معدوم، هو شيء في العقل؛ لأنَّ له صورة عقلية، وليس له وجود.

وهذا الاعتبار إنَّما يصحّ إذا خصَّص الوجود بما في الأعيان؛ وأمَّا إذا أخذ أعمّ منه ومن الذهني، فكما أنّه شيء باعتبار معقوليته هو موجود في الذهن بهذا الاعتبار، وكما أنّه ليس بموجود في الأعيان ليس بشيء في الأعيان.

> ۱) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۱ ۲) و. ـ ، مج

٣) ضبط هذه الكلمة هنا وبعده في نسخة مج، تر مشوّش

٤) هكذا في النسخ.

والشبئية باعتبار آخر أعمّ من الوجود من وجه. وأخصّ من وجه. أمّا وجه عمومها: فلأتّها تقال عليه. وعلى الماهية المفروضة له.

وأمّا وجه خصوصها: فلأنّ الوجود يقال على المـاهية الخـصَصة. وعـلى ا اعتبار الشيئية اللاحقة بها: لأنّ لها وجوداً ولو في الذهن.

معنيًّ إنَّ الوجــود هو نفس كــون الشي والا يتسلسل

وباعتبار ثالث. هما \_ أعني الشيئية والوجود \_ لفظان مترادف ان. ينقسم معناهما إلى: عيني وذهني. وإذا أطلق الوجود. فغى الأغلب يراد به العيني.

والوجود في الأعيان هو نفس الكون في الأعيان. لا ما به يكون الشيء في الأعيان. ولو كان الشيء يكون في الأعيان بكونه في الأعيان. لتسلسل إلى غير النهاية. فما كان يصح كون الشيء في الأعيان. فإذا الوجود الذي هو المكون في الأعيان، هو الموجودية.

ولا يتبيّن\ من هذا المفهوم أنّه كون في الأعيان لشيء؛ بل قد يكون لشيء ما. وقد لايكون من حيث المفهوم\. إلّا أن يمنع من ذلك دليل منفصل.

> تشكيك الوجــــود

والوجود لا يحمل على ما تحته حمل المواطاة. بل حمل التشكيك. فإنّ وجود العلّة أقوى من وجود المعلول. وأقدم. وكذا وجود الجوهر بالنسبة إلى وجود العرض. ووجود العرض الغارّ. والإضافي أضعف من غير الاضافي.

اشتراك مفهوم الوجود

ولو لم يكن مفهوم الوجود مفهوماً واحداً:

لما أمكننا أن نجزم بصدقه على كلّ موجود من الموجودات؛

ولا أن نجزم بأنّه متى كذب العدم على الشيء. صدق الوجود عليه: لاحتال كذبهما معاً.

١) ولايتبيَّن: إلَّا يتبيَّن، مج ٢) المفهوم: + و ، مج . تر

وكون الوجود تصوّره بديهي. وكونه مفهوماً واحداً ومـقولاً بـالتشكيك. ليس كمّا يحتاج فيه إلى إقامة برهان. والذي ذكر في بيانه إنّما هـو تـنبيه لا برهان. وعموميته عمومية اللازم. لا عموميته عـمومية الجـنس. ولا المـقوّم الذاتي كيف كان.

وإذا كان عامّاً فيجب أن يكون وجوده في النفس\؛ فإنّ الوجود يوجد في النفس بوجود. إذ هو كسائر المعاني المتصوّرة في الذهن.

والذي في الأعيان منه هو موجود ما. وليس تعين كلّ وجود بموضوعه فقط - كتمين الحمرة مثلاً بموضوعها - وإغّا يتخصّص كلّ وجود بما يجري بحرى الفصل، ثمّ يقترن بالموضوع؛ فالوجودات معانٍ بجهولة الأسامي، يعبّر عنها بوجود كذا، ووجود كذا، ويلزم الجميع في الذهن الوجود العامّ، ولو لم تعرف أنواع الأعراض بأساميها ورسومها. لكنّا نقول مثلاً: «الكمّ هو عرض كذا»، و «الكيف هو عرض كذا».

ولو لم يكن الوجود من الحمولات العقليّة الصرفة. لكان إمّا مجرّد الماهيات التي يقال علمها. أو غرها.

فإن كان عبارة عن مجرّدها، ما كان بمعنى واحد يقع على العرض والجوهر و"على السواد والبياض، ولكان ثولنا: «الجوهر موجود» جارياً مجرى قولنا: «الجوهر جوهر»، و«الموجود موجود».

وإن أخذ معنى علم أعمّ من كلّ واحد من الماهيات:

فإمّا أن يكون قائماً بنفسه.

أو حاصلاً في تلك الماهيات.

ليس من المحمولات العقلية الصرقة. وليس بجوهر ولا يعرض

انَ الوجــود

۱) درّة التاج ج ۴ / ۳: «از نفس» (من النفس)

۲) ووجود گذا: \_. منو ، تر ۲) و: \_، مج

٤) معنى: بمعنى ، مج

فإن قام بنفسه فلا يوصف به الجوهر مثلاً. إذ نسبته اليه وإلى غيره سواء. وإن كان في الجوهر فهو حاصل له والحبصول هو الوجود، فالوجود إذا كان حاصلاً فهو موجود.

فإن أخذ كونه موجوداً أنّه عبارة عن نفس الوجود. لم يكن محمولاً بمعنى واحد: إذ معناه في الأشياء أنّه شيء له الوجود. وفي نفس الوجود أنّـه هــو الوجود.

وأيضاً فإنّ الوجود إذا كان في الأعيان وليس بجوهر، فهو عرض. فلا يحصل قبل محلّمة بالذات: فيلام أن يحصل قبل ملكة بالذات وذلك ظاهر \_ ولا معه بالذات: فيلزم أن لا يحصل محلّه بالوجود، ولا بعده بعدية بالذات أيضاً. وإلّا لكان محلّم موجوداً. قبل أن كان موجوداً: هذا خلف.

ثمّ يلزم من كونه في الأعيان مع عدم قيامه بذاته. أن يكون العرض أعمّ منه من وجه. فلا يكون أعمّ الأشياء مطلقاً.

وأيضاً فالماهية إذا كانت معدومة فوجودها ليس بموجود. فإذا عقلنا الوجود، وحكمنا بأنّه ليس بموجود، ففهوم الوجود غير مفهوم وجود الوجود. فإذا وجدت الماهية بعد عدمها، فقد وُجد وجودها، فللوجود وجود، ويعود الكلام إلى غير النهاية على تقدير كون كلّ وجود هو في الأعيان.

فليس للماهية العينيّة وجود منضمّ إليها بحيث تكون المساهية ووجـودها شيئين في الخارج. وهذه الماهية العينيّة نفسها من الفاعل، لا أنّه ينضمّ إليها أمر من الفاعل هو الوجود.

فالوجود والشيء بيّن\ أنّهها من المعقولات الثواني المستندة إلى المعقولات الأولى. فليس في الموجودات موجود هو وجود أو شيء؛ بل المـوجود إمّـا إنسان أو فلك أو غيرهما. ثمّ يلزم معقولية ذلك أن يكون موجوداً أو شيئاً.

إنَّ الوجسود والشيء منالمعقولات الثانية

الوجود

وقد يقال الوجود على النسب إلى الأشياء. كما يـقال الشيء مـوجود: في البيت. وفي السوق. وفي الذهن. وفي العين. وفي الزمان. وفي المكان. فلفظة «الوجود»، مع لفظة «في » في الكلِّ بمعنى واحد، و 'تطلق بازاء الروابط، فيقال: زيد يوجد كاتبأ.

وقد تقال على الحقيقة والذات. كما يقال: ذات الشيء. وحقيقته. ووجوده. وعينه، ونفسه. فتؤخذ على الحتيارات عقلية وتضاف إلى الماهيات الخارجة.

أقسام المسوجود والموجود ينقسم إلى:

ما هو موجود لذاته وبذاته. وذلك هو الموجود الذي لا يقوم بـغيره، ولا سيب له، وهو الواجب لذاته.

وإلى ما هو موجود لذاته، لا بذاته، وهو الذي يقوم بـذاتـه. وله سبب يوجبه"؛ وهذا هو الجوهر.

وإلى ما هو موجود لا لذاته، ولا بذاته، وهو العرض؛ فانَّه من حيث انَّ لوجوده سبباً ليس موجوداً بذاته، بل بسببه. ومن حيث إنّ وجوده لما هو فيه ليس وجوده لذاته، بل لغيره.

والموجود بذاته لا لذاته ـ وإن كانت القسمة العقليّة محتملة له ـ فهو غير مكن، لاحتياجه إلى ما يحلّ فيه.

الوجود بالذات ويسالعرض أوقد ينقسم الموجود أيضاً إلى:

ما هو بالذات. والى ما هو بالعرض.

٢) فتؤخذ: فتوجد ، مج ٤) قارن: درّة الناج ج ٢ / ٦ ٣) يوجبه: توجيه (؟)، صنو

۱) و: ــ، مج

أمّا الموجود بالذات: فكلّ ما له حصول في الأعيان مستقلّ \_ جوهراً كان أو عرضاً \_ فإنّ وجود العرض ليس هو بعينه وجود محلّه؛ إذ قد يوجد المحلّ بدون عرض بعينه، ثمّ يوجدا ذلك العرض فيه، كجسم لم يكن أسود، ثمّ صار أسود.

وأمّا الموجود بالعرض: فكالعدميات. كالسكون. والسجز. والاعـتبارات التي لا تتحقّق في الأعيان. ويقال: إنّها موجوده في الأعيان بالعرض.

ويقال للشيء: أنّه موجود في الكتابة. وموجود في اللفظ، وهما مجازان. من حيث إنّ الكتابة في الأغلب تدلّ على اللفظ، واللفظ يدلّ على الوجود الذهني الدالّ على الوجود العيني.

> إثــــــات الوجـــــود الذهنى

وممّا يدلّ على الوجود الذهني بعد ما سبق من حال الشيئية والوجود. إنّا نتصور أشياء: إمّا ممتنعة الوجود. كاجتاع الضدّين، أو غير موجودة في الأعيان، كالقبر المنخسف داغاً، والإنسان الكاتب داغاً، وكجبل من ياقوت. وبحر من زيبق: و غير بين هذه المتصوّرات، وكلّ متمير ثابت؛ وإذ ليس في الخارج فهو في الذهن. فإن ادّعى في ما لم يتحقّق وجوده من الممكنات في العقل أنّ له وجوداً غائباً عنّا، فالمستنعات لا سبيل إلى دعوى ذلك فيها، واجتاع الضدّين في الذهن ليس ممتنعاً، إغّا المعتنع اجتاعها في الخارج، فليس بين الحرارة الذهنية تضاد، بل التضادّ بين الحرارة والبرودة الذهنية تضادّ، بل التضادّ بين الحرارة والبرودة الخارجيتين، وكذا أمناها.

وحصول السخونة والبرودة ــ مثلاً ــ لا يلزم منه أن يكون الذهن متسخّناً متبرّداً. فإنّه غير قابل لذلك ولأمثاله. بل المتسخّن ما اتّـصف بــالسخونة في

۱) يوجد: يؤخذ، صو

Y) في درّة التاج ج ٣ / ٦: «و تميز ميان اين متصورات مىكنيم»

الحارج. وسنبيّن لك في الكلام في الإدراك [أنّه] ما المراد بحـصول الشيء في الذهن؟

تعدّد الأعدام وتميّزها في الذهــــن وللأعدام تعدّد وتميّز في الذهن؛ فإنّ عدم العلّة يوجب عدم المعلول. وعدم المعلول لا يوجب عدم العلّة، وكذا الشرط والمشروط.

والمعدوم المطلق ــ وهو الذي لا صورة له لا [في] الذهن ولا في الخارج ــ لا يكن أن يخبر عنه.

كيفية الإخبار عن المسعدوم المطلق والعدم المطلق. له 'صورة [في] العقل. ومحكوم عليه في العقل ابأنه مقابل للوجود الذهني والخارجي جميعاً. ولا يلزم من ذلك صدق المتقابلين على شيء واحد: إذ لا عناد بين العدم المطلق والموجود في الذهن. فإنه لا يصدق: «الشيء إمّا عدم مطلق أو موجود في الذهن». بل يصدف: «الشيء إمّا عدم مطلق». ويصدق: «الشيء إمّا موجود في الذهن أو لا موجود في الذهن».

ففهوم العدم المطلق يتمثّل في الذهن. ويصير صورة شخصية يعرض لتلك الصورة وجود ذهني مشخّص ورفع الإثبات الخارجي إثبات ذهني منسوب إلى لا إثبات خارجي.

وكونه في الذهن متصوّراً ومتميّزاً عن غيره ومتعيّناً في نـفسه وثـابتاً في الذهن. لا ينافي كون ما هو منسوب إليه ليس ثابتاً في الخارج؛ فلا نحكم على ما ليس بثابت في الخارج أنّه غير متصوّر مطلقاً. بل نحكم عليه بأنّه: متصوّر من حيث إنّه ليس بثابت في الخارج، غير متصوّر لا من حيث هذا الوصف.

ورفع الثبوت الشامل للخارجـي والذهـني: تـصوّر مـا ليس بـنابت ولا

١) ضبط الكلمة مشوّشة في النسخ

٢) لا صورة له لا في الذهن... المطلق له: ٥، صو

٣) في العقل: \_، صبو

متصور أصلاً. فيصع الحكم عليه من حيث هو ذلك المتصور, ولايصح سن حيث هو ليس بثابت, ولا يكون تناقضاً لاختلاف الموضوعين.

تنظير المعدوم المطلق بـــلا مــوجود

وإذا قلنا؛ الموجود إمّا ثابت في الذهن أو غير ثابت فيه، فاللاموجود فسيم الموجود من حيث إنّه معدوم، وقسم من النابت في الذهن. والامتبازان لايستدعي أن يكون للممتازين هـويّتان؛ فيان الهوية واللاهـوية ممتازان، وأليس للاهوية هوية، ولو فرضنا لها هوية، كانت لذلك الاعتبار داخلة في قسم الهوية؛ وباعتبار ما فرض أنّها لا هوية قسيمة الهوية؛ والمسلوب عنه الوجود هو الموصوف فقط، لا باعتبار كونه موصوفاً بهذه الصفة أو غيرها، وإن كان بحيث يلزمه ذلك.

ويشترط مطابقة الذهنِ الخارجَ في الحكم على الأمور الخارجية بأشبياء خارجية، ولا يشترط ذلك في المعقولات، وفي الأحكام الذهنية على الأمور الذهنية.

> إنَّ المعدوم لا يــعاد بـعينه

البرهان الأؤل

والمعدوم لا يعاد بعينه \_أي مع جميع عوارضه المشخّصة له \_فإنّ بين المُعاد والمستأنف وجوده أفرقاً. فالسواد الحاصل في محل بعد سواد بطل عنه قبل ذلك. والسواد المعاد مثلاً اشتركا في السوادية. وفي تخلّل عدم بينها! ولا بدّ من فارق. وليس هو المحلّ، ولا السوادية. ولا أمراً مغايراً! لكون المُعاد. كان مشاراً إليه بأنّه كان له وجود؛ والمستأنف لا يشار إليه بهذا.

وليس [معنى] هذه الإشارة إنّ سواداً مّا متعيّناً نفسه كان موجوداً؛ فــاإنّ المستأنف كذلك ولا أنّ سواداً يشابهه أو يطابقه السواد الذهني. كان موجوداً:

۱) و: ــ، مج

٢) في مرّة التاج ج ٢ / ٨ «مستأنف الوجود» ٢) في مرّة الناج: «زائل شده» (زال) ٥) كان: .. تر

فإنّ المستأنف هذا حاله. بل لأنّ المفروض كونه مُعاداً كانت له هوية. فورد علمها الوجود. وإلّا لا افتراق بين الصورتين.

البرهـــان التــــاني فلو جاز إعادة المعدوم لكان كلّ مستأنف معاداً. أو كان الشيء في ّ حال عدمه. هو يّنه موجودة. والتالى بقسميه باطل. فالمقدّم مثله.

وأيضاً فإنّمن الفارق بين عرضين متاثلين هو الزّمان أو المحلّ. فإذا اتّحـد الحلّ فالفارق هو الزمان. والزمان لا يتصوّر إعادته. فالمشخّص بذلك الزمان لا يعاد. بل الذي فرض كونه عائداً هو غيره.

وإنّما حكمنا بامتناع عود الزمان. لآنه لو أعيد لكمان له في حماله السود ثبوت، وقبله ثبوت:

فإن كان معنى كونه ثابتاً هو ماهيته وذاته. وساهيته وذاتــه الآن ثــابتة. فكونه قبل الآن ثابتاً هو كونه الآن ثابتاً. فما انــعدم وأعــيد؛ وهــو خــلاف الفرض..

وإن كان معنى ذلك غير هذا. وهو كونه ثابتاً فيا قبل. فالقبلية نفسها ما عادت. فلم يكن الزمان هو المُعاد. بل غيره. وقد يحصل من هذا أنّه لو أعيد الزمان. لما كان زماناً؛ هذا خلف.

وقولك للشيء إنّه يجوز بعد عدمه وجوده:

إن كان إشارة إلى ما في الذهن. فهو مستحيل الوقوع في الأعيان بعينه.

أو إلى ما عاثل ما في الذهن بوجه مًا. فلا يلزم أن يكون هو المفهوم الذي . فيه الكلام. بل تماثله أشياء كثيرة.

أو إلى نفس ذلك. وهو حاله العدم. فتستحيل الإشارة إليه.

فنفس القول ممتنع الصحّة، والإشارة باطلة.

١) أو: و، مج ٢) إلى: الا، صو

ثمّ الشيء بعد عدمه نني محض. وإعادته تكون بوجود عينه الذي هو المبتدأ بمينه في الحقيقة؛ وتخلّل النني بعد' الشيء الواحد غير معقول ً.

رممًا يتبيّن به هذا المطلوب أيضاً: أنّه لو أعبد ما زال عنه الوجود. فالوجود التاني:

البرهانالثالث

إمّا أن يكون نفس الوجود الأوّل. أو غده.

فإن كان نفسه، فلا يكون وجوداً ثانياً، فلا يكون المعاد معاداً.

وإن كان غيره: فإن لم يحصل لمادّته. إذ كلّ حادث \_ كها ستعلم \_ يتقدّمه مادّة استعداد و وجوده الثاني. كان اختصاصه بـه دون الأوّل. تخصيصاً بـلا مخصص. وإن حصل لمادّته ذلك فقد عرض للمعاد عارض لم يكن حاصلاً للأوّل. فلا يكون معاداً بجميع عوارضه. ونحن فلا نمني بإعادته بعينه إلاّ ذلك. وليس استمرار الشيء وبقاؤه هو وجودات متعاقبة، ليلزم فيها مثل ذلك. بل هو وجود واحد في زمان واحد متصل. أو معه إن لم يكن وجوده زمانياً.

١) كذا في النسخ / والصحيح: في / في درّة التاج ج ٣ / ١٠: «ميان»
 ٢) معقول: معلوم، مج

٣) ويمكن أن يكون هذا الوجه تقريراً آخر للبرهان الثاني

والقاعدة الفلسفية هي: «كلّ حادث مسبوق بقوّة ومادة تحملها».

ه) في العبارة تشويس وأضطراب كما لا يعنفي. وجاء في درة الناج ج ٣ / ١٠٠ دو اگر غير او باشد ـ إگر او باشد ـ إگر مار او باشد ـ إگر ماره أو را استعداد وجود ثاني او حاصل نشده باشد ـ چد بعد ازبن بداني كي هر حادثي را مادهاي است متقدم برو . اختصاص او به وجود ثاني دون الأول تخصيص من غير مخصص باشده او إن كان غيره ، ان لم يحصله استعداد الوجود الثاني ـ كما ستعلم أن كمل حادث مسبوق بمادة ـ فاختصاصه بالوجود الثاني دون الأول تخصيص بلا مخصص)
 ٢) أي ذلك الاستعداد

### الفصل الثاني في الماهية وتشخُّصها وما تنقسم إليه`

الماهية من حيث هي ليست الله هي

لكلِّ شيء حقيقه هو بها هو. وهي مغايرة لجميع ما عداها ــ لازمأ كان أو مفارقاً \_ ومثال ذلك: الإنسانية ٢ فإنّها من حيث هي إنسانية لا تــدخل في مفهومها الوجود والعدم، والوحدة والكثرة. والعموم والخصوص، إلى غير ذلك من الاعتبارات؛ فإنّه لو دخل الوجود الخارجي في سفهومها سثلاً. لما كانت الإنسانية الموجودة في الذهن فقط إنسانية. ولو دخل العدم فيه، لما كانت الإنسانية الموجودة إنسانية. ولو دخل العموم فيه. لما كان زيد إنساناً. وعلى هذا قياس بواقي ما يغايرها؛ بل الإنسانية من حيث هي انسانية ليست الآ الإنسانية فقط. فإذا انضمّ إلها الوجود صارت موجودة. أو العدم في الاعتبار الذهني صارت معدومة. وهكذا حال الوحدة والكثرة، والكلّية والجزئية. وغير ذلك. فلا يصدق علها أحد هذه الأشياء الآبأم زائد علها؛ وأمّا كونها انسانية فبذاتها.

ولهذا لا يصحّ أن يقال: «السواد مثلاً أسود، بيل سبواد»، ولا «الوجيود موجود»، بمعنى أنَّه ذو وجود. بل على معنى أنَّه وجـود. لأنَّ السـواد ليست سوادية بأمر زائد، كذا وجودية الوجود.

اعستبارات الماحة

ويقال للماهية من حيث هي هي: الماهية «لابشرط شيء»؛ وللماهية الجرّدة

٢) قد وقع من هنا سقط في نسخة مج ۱) قارن: درّة الناج ج ۲ / ۱۰

۲) مفهومها: مفهومات ، مج ، تر

عن جميع اللواحق: الماهية «بشرط لا شيء».

فالإنسانية بالاعتبار الأوّل موجودة في الأعيان؛ لأنّ هذا الإنسان موجود. والإنسانية ذاتية مقوّمة لهذه الإنسانية. فتكون موجودة أيضاً.

وأمّا الإنسانية بالاعتبار الثاني \_ وهو «بشرط لا شيء» \_ لا وجود لها في الأعيان، ولا في الأذهان؛ لأنّ كلّ واحد من الوجودين الذهني والخارجي \_ لاحق من اللواحق، وقد فرضت مجرّدة عن جميمها؛ لكنّ المجرّدة عن اللواحق الخارجية فقط هي موجودة في الذهن. وتشارك الإنسانية المكنوفة الللواحق الخارجية، في مفهوم الإنسانية.

تحــــقيق في وجود الكــلّي الطبيعى

وليست الإنسانية الخارجية واحدة بعينها موجودة في كثيرين؛ وإلا لكان الواحد المعين في الحالة الواحدة تصدق عليه الأشياء المتضادة - كالأبيض والأسود والعالم والجاهل بل إنسانية زيد غير إنسانية خالد، ويشتر كان في مفهوم الإنسانية. والمشترك هو «الكلي الطبيعي»، والصورة الذهنية مثال متساوي النسبة إلى جزئياتها الحارجية، مطابق لكل واحد منها، وبهذا الاعتبار سميت كلية.

تحسقيق في وجود الكملّي في الخسارج والذهن

وأمّا في الخارج فهي معروضة للتشخّص أبداً: فلا تطابق كلّ واحد من جزئياتها. فلا تعرض لما الكلّية. فالكلّي العقلي والمنطق لا وجود لهما في الأعيان. ولا يلزم من كون الإنسانية لا تقتضي الوحدة أنّها تقتضي اللاوحدة \_ وهي الكثرة \_ فإنّ نقيض «اقتضاء الوحدة» هو «لا اقتضاء الوحدة». لا «اقتضاء اللاهحدة».

وينبغي أن تعلم أنَّ الطبيعة التي هي في الذهن. لها أيضاً هوية. إذ هي من

١) الوجودين: الوجود، صنو
 ٢) المكنوفة: المنضمة، المحاطة
 ٢) فلا تعرض: ولا تعرض (؟) ، صنو

جملة الموجودات، ولها تخصص بأمور؛ كحصولها في الذهن، وعدم الإشارة إليها. وكونها لا تقبل الانقسام، ولا وضع لها. وليست كلّيتها باعتبار مطابقتها لكثيرين فقط؛ وإلّا لكانت الجزئيات كذا، لمطابقة بعضها بعضاً. ولا لكونها مع ذلك غير متخصّصة؛ فإنّا قد بيّنا تخصّصها بعدّة أشياء. بل بأنّها ذات مثالية ليست متأصّلة في الوجود، لتكون ماهية بنفسها أصلية؛ بل هي مثال، ولاكلّ مثال، بل مثال إدراكي، لما وقع، أو سيقم.

فن حيث إنّها مثال إدراكي لأمر خارجي. أو لما هـ و بـصدد الوجـ و د منالوجوه. أو من وجه واحد. وتصعّ مطابقتها الكثرة (تسمّى كلّية؛ وذاتها إنّا حصلت للمثالية ولمطابقة كثرة. وأمّا الخارجي فليست ذاته مـثالاً لشيء آخر، وليس من شرط مثال الشيء أن يكون ممائلاً له من جميع وجوهه.

الكلّي ما قبل الكثرة و مـا بـعدها ومن الكلّي ما يتقدّم على جزئياته الواقعة في الأعيان. كما إذا نـصوّرنا صورة. ثمّ أوجدنا في الخـارج صوراً عـلى مـثالها. ويســتى ذلك «مـا قـبل الكثرة».

ومنه ما يتأخّر عنها، كالصورة المستفادة من الجزئيات الخارجية، ويسمّى «ما بعد الكثرة». فإنّك إذا رأيت زيداً، حصل منه في ذهنك معنى الصورة الإنسانية المبرّاة عن اللواحق، وإذا أبصرت بعد ذلك خالداً والصورة باقية في ذهنك \_ لم تقع منه صورة أخرى. ومثاله قابل رشم " من طوابع جسمانية متاثلة، تقبل رشماً من الأول، ولا تختلف بورود أشباهه عليه.

إنَّ المسميِّز يوجب تكثرُ الطبيعة الكلية

ولا تتكثّر الطبيعة الكلّية في الأعيان إلا بمميّز. [ف] مثلاً لا يصحّ أن يكون سوادان إلّا بسبب جسمين تُكثّرانها. أو بسبب حالين. فإنّه إن كان لأنّه أسود.

۱) الكترة: + و ، صدو ، مج ٢) قابل رشم: أى قابل كتابة ، قابل أثر من كلّ شىء

يقتضي أن يكون كثيراً، كان كل واحد منها يقتضي ما تقتضيه طبيعة السواد. وإذا كان كلّ واحد من السوادين مثل الآخر لا يخالفه في شيء ألبتّة، فهو هو. وأيضاً فإن كان كونه سواداً يقتضي أن يكون هذا السواد وكان من شرطه أن يكون إيّاه وجب أن لا يكون سواد غيره. فإذاً كثرته وكثرة كلّ ما يتكثّر به أشخاصه لا تكون بسبب؛ فكلّ ما لا سبب له لا يصح التكثّر على طبيعته الكلّية. لأنّها لو تكثّرت لكان لوجود تلك الكثرة سبب؛ وفرض أن لا سبب له أهذا خلف.

ثم إذا أشير إلى عدد من نوع تلك الطبيعة إشارة حسّية أو وهمية أو عقلية. فالمشير يشعر بالله غير الآخر: فقد عرف فيه شيئاً يعرفه به. ويميز ، عن غير.. وذلك زائد على الماهية المشتركة.

ثمَّ المشتركان في أمر واحد هما من حبيث الإثنينية مفترقان. وما بــه

أقسام المميز

الافتراق غير ما به الاشتراك. والمشترك:

إن كان جنساً، فالافتراق بالفصل؛

وإن كان نوعاً فبالعرضي الغير اللازم: إذ لو كان لازماً للماهية. لما اختلفت به أشخاصه:

وإن كان عرضياً فبنفس الماهية.

ومن المميزّات: الأُقيَّة والأنقصية. كالمقدار التمامُ والنـاقص؛ إذ لا يـزيد أحدهما على الآخر إلاّ بنفس المقدارية. ولا يكون هذا قسماً رابعاً. إلّا إذا لم يجعل ما يكون من جوهر ما يخصّصه داخلاً في جملة الفصول.

> الفسرق بسين التميز والنشسخص

ويجب أن يعلم أنّ المميّز غير المشخّص. وليس منع الشركة في الماهيات العينيّة بسبب المميّز؛ بل بهوياتها العينيّة، وامتيازها بمخصّصاتها.

١) قد وقع إلى هنا سقط في نسخة مج ٢) بسبب: لسبب، مج

وتشخّص الشيء إنّمًا هو في نفسه. وتمايزه إنّمًا هو بالقياس إلى المشاركات في معنى عامً؛ بحيث لوكان شيء عديم المشارك لما احتاج إلى مميّز زائد. مع أنّه متشخّص.

ويجوز امتياز كلّ واحد من الشيئين\ بصاحبه. ولايلزم من ذلك دور ً'؛ إذ كلّ واحد يمتاز بذات الآخر. لا بامتيازه. وهذا كها أنّ بنوّة الابن موقوفة على ذات الأب, وأبوّة الأب موقوفة على ذات الابن. وما لزم الدور.

وإذا قلت: ذات الشيء، أو حقيقته، أو ماهيته، ففهومات هذه - لا من حيث إنها إنسان أو فرس أو غير ذلك - فهي اعتبارات ذهنية، ومن ثواني المقولات. والطبيعة العامة التي لا وجود لها في الأعيان لا يقال فيها كها يقال للتي لها وجود في الأعيان. من إحيث إنها إن وجب تخصصها بأحد الجزئيات فلا يوجد لغيره، وإن أمكن فلحوقها به لعلّة.

وهذا كالعدد المتخصص بأنواعه. لا يمكن أن يقال إن اقتضى التخصص بأحدها \_ كالأربعة \_ لا توجد للثلاثة؛ وإن لم يقتض ذلك فلمحوقه للمثلاثة بملّة؛ وذلك لا لأنّ العدد - كها ستعلم - من الأمور التي لا توجد في الأعيان من حيث هي عددية. فلا يكون لحوقها واجباً أو ممكناً من حيث هي في الوجود المينى.

وكذا إمكان الوجود اللازم للجوهر والعرض، وسائر الاعتبارات الذهنية.

والماهية. إن لم تكن ملتنمة من أمور متخالفة بالحقيقة لاقيل لها. «البسيطة». وإلّا فهي «المركّبة».

الماهية البسيطة والمسدكية

١) الشيئين: الشيئن (؟)، صبو، مج، تر ٢) دور: دونه، مج

٣) فهي: هي، صبو ٤

٥) جاء في مرّة التأج ج ٣ / ٥٠: اگر تخصص أو به احد جزئيات واجب باشد پس غير آن احد را نباشد واگر معكن باشد پس لحوق آن طبيعت به أو از جهت علتي بوده باشد».
 ٢) ذلك: ذاك. صو

٢) ذلك: ذاك. صو

ولا بدّ من وجود البسائط، وإلّا لم توجد المركّبات.

وأجزاء المركّبة لا يمكن أن يكون كلّ واحد منها محتاجاً إلى الآخر سن الحيثية التي احتاج إليه فيها؛ لأنّه دور.

ولا أن يكون كلّ واحد منها غنياً عن الآخر، وإلّا لما حصل منها ماهية مركّبة. كها لا يحصل من الإنسان والحجر الموضوع إلى جنبه ماهية واحدة مركّبة منها؛ بل لا بدّ وأن يكون بعضها محتاجاً إلى الآخر من غير احتياج الآخر إليه حكالهيئة الاجتاعية لأجزاء العشرة، وأدوية المعجون - أو مع احتياجه إليه. لا من الجهة التي كان بها ذلك محتاجاً إلى هذا، كالمادة والصورة للجسم.

تركّب الماهية من الجنس والفصل

وتركيب الماهية: قد يكون اعتبارياً, كالحيوان الأبيض؛

وقد يكون حقيقياً.

ولا يخلو:

إمّا أن تكون بعض أجزائها أعمّ من الآخر. وتسمّى «متداخلة».

أو لا تكون. وتسمّى «متبائنة».

والجزء من المتداخلة إن كان تمام المشترك بينهـا وبـين نــوع آخــر. فــهو «الجنس». وإلّا فهو «الفصل».

والمشتركان في شيء من الذاتيات إذا اختلفا في شيء من اللـوازم. لزم تركّبهها من الجـنس والفـصل؛ لأنّ الذي اخـتصّ بأحـدهما لا بسـتند إلى المشترك. وإلّا لزم اشتراكهها فيه، فهو مستند إلى غير المشترك. وهو فصل.

وتقيّد الكلّي العقلي بالكلّى العقلي. لا يوجب الجزئية؛ فإنّ الإنسان الكلّي في

تفريع في الكلّي العسقلي العقل إذا قيد المأنّه إبن فلان، الذي صناعته كذا، وهو أسود طويل، إلى غير ذلك من القيود الكلّية ـ ولو بلغت مها بلغت ـ فإنّه لا يحصل منها في العقل إلّا إنسان كلّ متّصف بتلك الصفات الكلّية، ولا يصعر مانعاً من الشركة.

أجزاء الماهية

وأجزاء الماهية:

قد تكون متميِّزة في الخارج كالنفس والبدن اللذين هما جزءا الإنسان؛ وقد لا يكون تميِّزها إلّا في الذهن فقط، كالسواد المركِّب من جنس .. هو اللون ــ وفصل، هو الذي باعتباره يكون جامعاً للبصر مثلاً.

فإنّه لو تميّز أحدهما عن الآخر في الأعيان:

فإن كان كلّ واحد منهها محسوساً كـان إحسـاسنا بـالسواد إحـــاساً بمحسوسين:

وإن كان أحدهما محسوساً فقط. كان الجزء هو الكلِّ:

وإن كان كلّ واحد منها غير محسوس، فعند اجتماعها إن لم تحصل هيئة محسوسة. لم يكن السواد محسوساً، وإن حصلت كانت خارجة عنهما لا محالة؛ فلا يكون التركيب في نفس السواد. لأنّا لا نعني بالسواد "سوى تلك الهيئة. وهما فغير مقوّمين لها.

وأيضاً اللونية إن كان لها وجود مستقلّ. فهي هيئة إنّا في السواد. فيوجد السواد لا بها. أو في محلّه. فالسواد عرضان: لون وفصله. لا واحد. فجعله لوناً هو بعينه جعله سواداً.

واعتبر في هذا أيضاً بمثل البُعد الذي هو ذراع مثلاً. فليس في الخارج شيئان: أحدهما مطلق بُعد. والآخر كونه ذراعاً. ولو كان للبُعدية وجود، ولخصوصية كونه ذراعاً وجود آخر، جاز لحوق أيّ خصوصية اتفقت بها. إذ

٢) لا يحصل: لا يجعل، مج

١) قيَّد: + في العقل ، تر

٣) لأنَّا لانعنَّي بالسُّواد: لابالانعني ، صـــو

نحنس

في الجسنس

والقــــصل والنــــوع

ليس واحد منها بعينه شرطاً للبعدية.

والجنس - كالحيوان - غير متحصل الوجود بنفسه؛ بـل هـو مبهم متحصل بالفصل، محتمل لأن يقال على أشياء مختلفة الحقائق. ويصير هو بعينه أحد تلك الأشياء.

وذلك هو الحيوان لا بشرط أن يكون وحده. بل مع تجويز أن يقارنه غيره وأن لا يقارنه. فيكون معناه مقولاً على المجموع حال المقارنة. ولا وجود له إلّا في العقل؛

ويخالفه الحيوان بشرط أن يكون وحده. فإنّه يزيد عليه كلّ ما يقارنه.

ولا يقال على الجموع منهها؛ إذ هو جزء منه متقدّم عليه. والجزء لا يحمل على الكلّ. فلا يكون جنساً.

والحيوان الذي هو جنس وجود الإنسان باعتبار الخارج، متقدّم عليه: لأنّ الإنسان ما لم يوجد لم يعقل له شيء يعمّه وغيره، وإن كان وجوده في العقل هو المتقدّم بالطبع.

وحمل الجنس والفصل على النوع وكونها من مقوّماته الذهنية، لا يدلّ على تركّبه في الخارج: فإنّ ما في الذهن لا يجب أن يكون مطابقاً لما في العين. إلّا إذا كان حكماً على الأمور الخارجية بأشياء خارجية.

وليس كلّ ما يحمل على الشيء يحمل لأجل مطابقته الصورة العبنيّة؛ فإنّ الجزئية تحمل على زيد، وكذا الحقيقة من حيث هي حقيقة، وليستا بصورتين لذاته ولا لصفة من صفاته، بل هما صفتاه اللتان لا توجدان في غير الذهن. وكذا حال الجنس والفصل.

ومعنى كونهها جزئى الماهية هو كونهها جزئى حدّها. ولهذا يحملان عملى المحدود. ويحملان على الحدّ<sup>4</sup>؛ إذ الجزء الحقيق لشيء لايُحمل على ذلك الشيء.

١) مهم: منهم ، منه ٢ ) مطابقته: مطابقة ، منج ، تر
 ٢) اللتأن: اللذان ، منج )
 ١) الحدّ الحدود ، منج )

# الفصل الثالث في الوحدة والكثرة ولواحقهما ١

معني «الوحدة»: هو تعقّل العقل لعدم انقسام الهوية. وهذا المعني تبصوّره بديهي، وهي مفهوم زائد ذهني لا وجود له في الأعيان. والَّا لكانت شيئاً واحداً من الأشباء فلها وحدة أيضاً، اذ يقال: وحدة واحدة، ووحدات كثيرة.

واذا أخذت الماهية ووحدتها شيئان. فيها اثنان، فتكون للماهية دون الوحدة وحدة، وللوحدة أخرى؟؛ ويعود الكلام. فتجتمع صفات موجودة معاً مترتَبة، وهو -كها ستعلم - محال.

وإذا كانت الوحدة كذا. فالكثرة أيضاً لا تكون إلّا ذهنية فقط؛ لأنّها لايحصل إلا منها.

وأيضاً فإنّ الأربعية مثلاً إذا كانت عرضاً موجوداً قامًا بالانسان. فامّا أن يكون في كلِّ واحد من الأشخاص الأربعيةُ تامَّة ــ وليس كـذا ــ أو في كــلِّ واحد شيء من الأربعية وليس إلّا الوحدة، أو ليس في كلّ واحد الأربعية ولا شيء منها، فمجموع الأربعية، على التقديرين لا محل له سوى العقل.

وظاهر أنَّ العقل إذا جمع واحداً في الشرق ۖ إلى واحد في الغرب. لاحظ الإثنينية. وإذا رأى جماعة كثيرة أخذ منهم ثلاتة وأربعة وخمسة. بحسب سا يقع النظر إليه وفيه بالاجتاع، ويأخذ أيضاً عشرة عشرات. ومائة مئات،

> ۲) أخرى: ابخرى، مج ۱) قارن: درّة *التاج* ج ۲ / ۱۸

۲) الشرق: + و ، صبق

أقسام الراحد

ونحو ذلك.

ومتى قيل الواحد على كثيرين. كانت جهة وحدته. غير جهة كثرته. فإمّا أن تكون تلك الوحدة. مقوّمة لتلك الكثرة؛ أو لا تكون.

🗖 فإن لم تكن فإمّا أن تكون من عوارضها؛ أو ليس.

فالتي ليست من عوارضها. هي كما يقال: حال النفس عند البدن كـحال الملك عند المدنية.

والتي هي من عوارضها ١:

فإمّا محمولات لموضوع واحد شخصي ـ كالإنسان هو الكاتب في كـونه زيداً ـ أو ّ نوعى كالكاتب هو الضاحك في كونه إنساناً.

وإمّا موضوعات لمحمول واحد، كالثلج هو القطن. في كونه أبيض.

وإن كانت مقومة للكثرة:

فإن قيلت في جواب ما هو فإن اختلفت في شيء سن الذاتيات فـهي «الواحد بالجنس». وإلّا فهي «الواحد بالنوع».

وإن قيلت في جواب: «أيّ شيء هو في ذاته». فهي «الواحد ّ بــالفصل». والشركة في الفصل هي الشركة في النوع. لكنّ الاعتبار مختلف.

ومتى لم يقل الواحد على كثيرين:

فإن كان غير قابل للقسمة: ولم يكن له مفهوم وراء أنّه غير منقسم فهو «الوحدة».

وإن كان له مفهوم غيره. فإن كان له وضع فهو «النقطة». وإلّافهو «الواحد المطلق».

وإن كان قابلاً للقسمة؛

فإن لم ينقسم بالفعل فهو «الواحد بالاتّصال».

۱) هي كما يقال... عوارضها: ــ، مج ۲) بالجنس. وإلّا فهي...الواحد: ــمج

وإن انقسم فإن لم تكن أجزاوه متايزة بالنشخُص. ` فهو «المركّب الحقيقي». وإلّا فهو «الواحد بالاجتماع»: ووحدته إمّـا طبيعية ـ كـالبدن الواحــد ــ أو صناعية ــكالسرير الواحد ــ أو وضعية. كالدرهم الواحد.

أقسام الواحد الغير الحسقيق ويسمّى الاتحاد في الجنس «مجانسة»، وفي النوع «مشاكلة» ل. وفي الكمّ «مساواة»، وفي الكيف «مشابهة»، وفي الوضع «مطابقة»، وفي الإضافة «مناسبة» "، وفي اتحاد وضع الأجزاء «موازاة».

معنی وحدة هو هو وكلّ شيئين لهما وحدة من وجه. فإنّه يقال لهما «هو هو». لا بمعنى اتّصاد الإثنين؛ فإنّ ذلك محال؛ لأنّها عند الاتّحاد إن بقيا. فهما إثنان. لا واحد؛ وإن بق<sup>3</sup> أحدهما. أو لم يبق ولا واحد منهما. فليس ذلك اتّحاداً؛ لأنّ المعدوم لا يتّحد بالموجود ولا بالمعدوم.

إنّ الواحـــد مقول بـــالتشكيك عــلى أفـراده والواحد مقول على ما تحته بالتشكيك؛ لأنّ الواحد من كلّ وجه، وهمو الحقيق الذي لا ينقسم بوجه من الوجوه، لا إلى الأجزاء الكيّة ولا الحدّية، ولا انقسام الكلّي إلى جزئياته ـ هو أولى من الواحد الذي هو واحد من وجه [و] كنهر من [وجه] آخي.

والواحد بالشخص أولى بالوحدة من الواحد بالنوع الذي هو أولى بها من الواحد بالجنس.

الماثلة والخسالفة والذي يقابل الهو هو يسمّى بـ «الغيرية». وهي تنقسم إلى «مماثلة» وإلى «مخالفة».

في الاسفار: مماثلة
 بقي: نفى، مج

۱) بالتشخّص: بالشخص، مج ۳) قارن: الاسفار الأربعة ج ۸٥/۲

٥) يقابل: مقابل، مج

والمثلان هما المتشاركان في حقيقه واحدة من حيث هما كذلك. فالإنسان والفرس مختلفان، وجسميتاهما متاثلتان.

والطبيعة الجنسية إذا أخذت أعدادها مع قطع النظر عمّا اختلفت به من الفصول. فهي نوعية. وكذا الفصول؛ فالمثلان هما المشتركان في نـوع واحــد. ولايشترط في ذلك تشاركها في جميع الصفات، وإلّا كــانا شــيئاً واحــداً. لا شيئين.

التقابل وأقسامه

و «المتقابلان»: هما الأمران المتصوّران اللذان لا يصدقان على شيء واحد. في حاله واحدة من جهة واحدة.

واحترز بالأخير عن مثل التقابل بين الأب والإبن. فإنّه إذا لم يشترط اتّحاد الجهة جاز أن يكون الواحد أباً باعتبار. وإبناً بآخر.

وكلّ أمرين كذلك:

🗆 إن¹ كانا وجوديين:

فإن كانت ماهية أحدهما معقولة بالقياس إلى الآخر فها «المضافان». كالأبئة والنبئة.

وإلّا فهما «الضدّان» كالسواد والبياض.

🗖 وإن كان أحدهما وجودياً والآخر عدمياً:

فإمّا أن ينظر إلى العدم والوجود بشرط وجود موضوع مستعدّ لقبول ذلك الإيجاب. بحسب شخصه أو نوعه أو جنسه القريب أو البعيد. وهـــو «العـــدم والملكة». كالعمى والبصر.

و إمّا أن لا ينظر إليهما بذلك الشرط. وهو «الإيجاب والسلب». كالفرسية واللافرسية. وكزيد إنسان. زيد ليس بإنسان. وهما لا يجتمعان على الصدق ولا الكذب. وسائر المتقابلات جاز أن تكذبا معاً".

۱) إن: ــ. تر ۲) أن: أمّا، مج، تر ۲) معاً: ــ، صو

أمّا المضافان فكزيد أبو خالد، وإبن خالد، إذن لم يكن كذلك.

وأمّا الضدّان فلأنّها يكذبان عند عدم المحلّ وعند وجوده. إذا لم يـتّصف بأحدهما.

وأمّا الملكة والعدم. فعند عدم موضوعهها.

التضايف ليس بأعمّ من التقابل والمقابِل من حيث هو مقابل يصدق عليه أنّه مضاف. والمقابل أعـم من المقابل من حيث هو مقابل. لأنّه يصدق عليه وعلى ما عرض له أنّه مقابل. فلا يلزم أن يكون التضايف أعمّ من التقابل. ولا مانع أن يكون الخاصّ عارضاً لما له طبيعة العامّ، عند اعتبار شرط يصير به العامّ أخصّ.

عــــمومية عروض التقابل عــلى الأشــــــياء ولا يخلو شيء عن عروض الإضافة له. إمّا بحسب تقابل. أو تــضادّ. أو نسبة إلى محلّ. أو مماثلة. أو غير ذلك.

ومن خاصية تقابل التضايف: اللزوم والانعكاس.

إنّ النسناني بالذات ليس إلّا في تـقابل التناقض وتقابل السلب والإيجاب هو أقوى من سائر التقابلات. ولايخرج عنه شيء. ألا ترى أنّ «ما ليس بخير» فيه أ عقد «أنّه ليس بخير» فيه أ عقد «أنّه ليس بخير» لا ينافيه عقد «أنّه شرّ». ولا عقد «أنّه ليس بشر». لانّه قد يصدق معواحد منها. فالمنافي له عقد «أنّه خير» والمنافاة متحقّقة من الجانبين. فعقد «أنّه خير» لا ينافيه إلّا عقد «أنّه ليس بخير» لا عقد «أنّه شرّ» الذي هو ضدّه.

وأيضاً فللخير أنَّه خير. وهو أمر ذاتي له. وأنَّه ليس بشرٌ. وهو عرضي له.

١) إذن: اذا، صبو، مج، تر ٢) فيه: منه، مج، تر

٣) جاء في درّة التاج ج ٣ / ٢٢: «در او دو عقد است عقد...» (فيه عقدان، عقد)

٤) فيه: منه ، مج

فاعتقاد أنّه ليس بخير يرفع اعتقاد كونه خيراً. وهو الذاتي. واعتقاد آنه شرّ يرفع اعتقاد أنّه ليس بشر، وهو العرضي. ورافع الذاتي أقوى معاندة من رافع العرضي.

وأيضاً فإنَ الشرّ لولا أنّه ليس بخير. لما كان اعتقاده رافعاً اعتقاد كونه خيراً. ولو كان بدل الشرّ شيء آخر، ممّا ليس بخير، لكان مع ذلك يمتنع اعتقاد أنّه خير. وليس بخير.

وكلُّ هذا يدلُّ على أنَّ التنافي بالذات. ليس إلَّا بين السلب والإيجاب.

إنّ الواحد لا يقابل الكثير

والواحد لا يقابل الكثير. وإلّا لكان النـقابل بـينهها عـلى أحـد الوجــو، الأربعة. لكنّه ليس بالعدم والملكة، ولا السلب والإيجاب. لكون أحــدهما مقوماً للآخر. وليس الوجود والعدم والإيجاب والسلب كذلك.

ولا بالتضايف. لأنّ الواحد متقدّم على الكثير. والمتضايفان لا يتقدّم أحدهما على الآخر.

ولا بالتضادً. لأنَّهما لا يتواردان على موضوع واحد.

الواحد التـــامّ والناقص

و آمن الواحد ما هو «تامّ». وهو الذي لا إمكان للزيادة فيه. كخط الدائرة. ومنه ما هو «ناقص». وهو الذي يمكن ذلك فيه. كالخط المستقيم.

والناقص ما لا يكون كذا، فالدائرة من قسم الناقص على هذا الاعتبار.

التضادَ الحـــــقيق

وُ قَد يَطْلُقَ الضَّدَّانَ عَلَى مَعْنَى آخَرَ غَيْرِ مَا سَبْقٍ. وَهُو أَنَّهُمَا مُوجُودَانَ فِي

١) كذا في النسخ / والأصح: إنّه ٢) أى الواحد والكثير

٣) والحقُّ أنَّ هَذَا البحث يَلَّيق بمباحث أقسام الواحد لا هنا

٤) التضادّ الحقيقي هنا مقابل المشهوري

غاية التخالف. تحت جنس قريب. يصعّ منهها أن يتعاقبا على موضوع واحد. أو يرتفعا عنه.

فما مثل السواد والحمرة على هذا الاصطلاح ليسا بضدّين. إذ ليس بينهما غاية الاختلاف. وأمّا البياض والسواد فهما ضدّان بالمعنيين. والضـدّ بـالمعنى الأخمر أخصّ من الضدّ بالمعنى الأوّل.

والضدّان بالمعنى الأخصّ:

إمّا أن يكون أحدهما بعينه لازماً للموضوع مثل البياض للثلج؛

وإمّا أن لا يكون كذلك ولا يخلو:

إمّا أن يمتنع خلوّ المحلّ عنهها. مثل: الصحّة والمرض؛

وإمّا أن لا يمكن ذلك؛ وهو منقسم إلى:

ما يكون موصوفاً بالوسط. سواء عبّر عنه بإسم محصّل. كالفاتر والأحمر. أو يسلب الطرفين.كقولنا: لا جائر ولا عادل.

والى ما لا يكون كذلك، كالشفاف.

الملكة والعدم المسشهوري و<sup>٢</sup>في الملكة والعدم أيضاً اصطلاح آخر:<sup>٣</sup>

أمّا الملكة. فهو أنّها التي توجد في موضوع وقتأ ما. ويمكن أن تنعدم عنه ولا توجد بعده. كالإبصار.

وأمّا العدم، فهو انعدامها عـنه في وقت إمكـانها، كـالعمى. وهمـا بهـذين المعنيين<sup>٤</sup> أخصّ منها بالمعنيين الأولين.

فالزوجية والفردية غير متقابلين بالملكة والعدم على اصطلاح الأخـــــق. وبينهما ذلك التقابل بالمعنى الأعتر.

١) أي الحقيقي / راجع: اساس الاقتباس / ٥٥

٢) ويليق إيراد هذا البَّحَث وقبله بمباحث أقسام التقابل. لا هنا

٤) المعنيين: العنيين، مج

٣) راجع: أساس الاقتباس / ٥٨

والعمى والمرودية التي هي قبل وجود ما هي عدمه. وكذا انتثار الشعر بداء التعلب الذي هو بعده، كلّها عدميات بالمعنى الأعم: سواء كان الإمكان للشخص كالمرودية. أو للنوع كالعمى للأكمة، أو للجنس كعمى الجلد. وقد مير بين الاصطلاحات الله يقم غلط بسبب اشتراك اللفظ.

۱) وجود ما: وجودها ، مج

٢) في درّة التاج: انتشار، أَى التفرّق وهذا الضبط أحسن

٣) الأمطلاحات: الاصطلاحيات، مع

## الفصل الرابع في الوجوب والإمكان والامتناع وما يتعلَّق سها ١

هذه الثلاث مفهوماتها بديهية؛ فإنّ كلّ أحد يعلم أنّ الانسان يجب أن بداهة المهاد الثلاث يكون حيواناً، ويكن أن يكون كاتباً، ويتنع أن يكون حجراً.

> وهذا العلم حاصل لمن لم يمارس شيئاً من العلوم أصلاً. لا التصورية. ولا التصديقية \_ ولو لم تكن تصورات هذه الثلاث؟ فطرية \_ وإلاَّ لما حصلت لمن لم يمارس علماً.

> ومن رام تعریف هذه. لا علی سبیل التنبیه، ولا<sup>ه</sup> علی سبیل بیان یجری مجرى العلامة فقد أخطأ. وذلك مثل ما يقال: إنّ الممكن هو غير الضروري. وإذا فرض موجوداً لم يفرض منه محال.

> ثمّ نقول: «الضروري» هو الذي لا عكن أن يفرض معدوماً. والذي إذا فرض بخلاف ما هو عليه. كان محالاً.

ثمّ نقول: «المحال»: هو الضروري العدم، والذي لا يمكن أن يوجد: و «الممتنع»: هو الذي لا يمكن أن يكون، وهو الذي يجب أن لا يكون. و «الواجب»: هو المتنع أن لا يكون. أو اليس بمكن أن لا يكون.

و «الممكن»: هو الذي ليس بمتنع أن يكون وأن لا يكون. والذي ليس بواجب أن يكون أو لا يكون. وهذا كلَّه دور ظاهر.

٢) كذا في النسخ / والصحيح: الثلاثة. ۱) قارن: درّة الناج ج ۲٪ ۲۴ ٣) كذا في النسخ / والصحيح: الثلاثة.

٤) هكذا في النسخ / درّة التآج: \_ و إلّا / والعبارة بدون هذه اللفظة أظهر

٦) أو: إذ، مج ه) لا: ـ، صُور تر

الوجوب أولى بالتصوّر

وأولى ما يُتصوّر من ذلك أوّلاً هو الوجوب؛ لأنّ الوجوب تأكّد الوجود. والوجود أعرف من العدم؛ لأنّ الوجود يُعرف بذاته. والعدم يُعرف بوجه مّا بالوجود.

وركما نبّه على مفهوم الوجوب بانّه استغناء الشيء بذاته عن الغير. ويلزمه عدم التوقّف على الغير. وعلى مفهوم الإمكان بانّه كون الشيء بحاله لاتستحقّ الوجود ولا العدم من ذاته. ويلزمه الاحتياج في وجوده. وفي عدمه إلى الغير.

> البرهان عـلى أنّ المــــوادّ الثــلاث مــن الأمور الاعــنـادية

ووجوب الشيء وإمكانه وامتناعه أمور معقولة تخصل في العقل من إسناد المتصوّرات إلى الوجود الخارجي. وليست بموجودات في الخارج. وإن كانت زائدة في العقل على ما يتّصف بها.

ولو كان الوجوب ثابتاً في الخارج لكان صفةً محتاجة في تقرّرها إلى ذات واجب الوجود، فتكون محكنة لذاتها. فيحتاج إلى سبب متقدّم عليها بوجوب الوجود؛ فيلزم تقدّمه على نفسه، <sup>5</sup> وأن يكون قبل كلّ وجوبٍ وجوبٌ كذلك. إلى ما لا يتناهى. وهو محال.

وأمّا بيان أنّ الإمكان ليس بثابت في الخارج هو: أنّ إمكان الشيء متقدّم على وجوده في العقل؛ فإنّ المكنات تمكن فتوجد. لا أنّها توجد فتمكن. ويقع على المختلفات بمفهوم واحد. وهو عرضي للماهية. وهي موصوفة به؛ فلا يقوم بنفسه، ولا يكون نفس الماهية. فلا يكون واجب الوجود. وإلّا لما افتقر إلى أن يضاف إلى موضوع، فيكون ممكناً. إذاً فإمكانه تعقل قبل وجوده، فيليس إمكانه هو؛ ويعود الكلام هكذا إلى إمكان إمكانه. إلى غير النهاية. فيقضي إلى السلسلة الممتنعة، لاجتاع آحادها مترتبة.

٢) أي من المعقولات الثانية الفلسفية

۱) الوجوب: الوجود، عنو

٣) أي فتكون الصفة

٤) كذا في النسخ / وفي الضماير وجه اضطراب كما لا يخفى

وإذا قيل كذا هو ممتنع في الأعيان. فليس معناه أنّ له امتناعاً حاصلاً في الأعيان: بل هو أمر عقلي بضمّه إلى ما في العين تبارةً. وإلى مبا في الذهبن أخرى، وكذا نحوه.

وكلّ واحد من الإمكان والوجوب والامتناع. إذا نظر في وجوده أو إمكانه أو وجوبه أو بمكانه أو وجوبه أو بمحكاناً أو وجوباً أو المتناعاً. لشيء. بل كان عرضاً في محلّ هو العقل. وبمكناً في ذاته. ووجوده غير ماهيته. فالإمكان وقسياه من حيث هو ذلك. لا يوصف بكونه موجوداً أو غير موجود. وممكناً أو غير ممكن، فإذا وصف بشيء من ذلك. لا يكون حينئذ أحد الثلاثة. بل يكون له إمكان آخر أو وجوب آخر أو امتناع آخر: وكذا أمثاله.

معرفة المكن

والممكن قد يكون ممكن الوجود في ذاته. وقد يكون ممكن الوجود لشيء: وكلًها أمكن وجوده لشيء فهو ممكن الوجود في نفسه. ولا ينعكس: فإنّه قد يكون ممكن الوجود في ذاته. ولا يكون ممكن الوجود لشيء. بل إمّا واجب الوجود لشيء. كالزوجية للأربعة: أو ممتنع الوجود لشيء. كالمفارقات.

والإمكان للممكنات واجب. وإلّا لأمكن زواله. فانقلب الممكن واجباً. أو ممتنعاً. هذا خلف.

والإمكان إنّما يعرض للباهية إذا أخذت مع قـطع النـظر عـن وجــودها وعدمها علّيتهــا: أما إذا أخذت مع شيء من ذلك امتنع عروض الإمكان لها.

ائوجــــوب والامـــتناع بالذات وبالغير وكلّ واحد من الوجوب والامتناع مشترك بين ما هو بالذات. ومـا هــو بالغير.

وكلِّ واجب بغيره أو ممتنع بغيره، فهو ممكن في ذاته. ولا يلزم من كـون

۱) في درّة التاج ج ۲ / ٢٦: «و هر دو قسم او» (و كلّ قسميه) / وهو تصحيف

الوجوب مشتركاً بين الوجوب بالذات والوجـوب بـالغير. كـون الوجـوب بالذات مركّباً؛ لأنّه لا يفتقر إلى تعقّل غير الذات بخـلاف الوجـوب بـالغير المفتقر تعقّله إلى انضياف تعقّل الغير إلى تعقّل الوجوب.

وكذا لا يلزم من كون الامتناع مشتركاً بين الامتناع بـالذات والامـتناع بالغير. تركّب في المتنع بذاته الذي يكون منفياً صرفاً.

> احتياج المسمكن إلى العلّة

والإمكان محوج إلى السبب: إذ كلّ ممكن فإنّ نسبة وجوده وعدمه إلى الماهية على السوية. وما هذا شأنه فلا يتخصّص أحد طرفيه على الآخر إلاّ بخصّص. والعلم به فطرى.

ولا يلزم من كونه فطرياً. أن لا تكون قضية أخرى أجلى منها عند العقل. لجواز أن يكون ذلك لأمر عائد. لا إلى التصديق بهمها؛ بـل إلى أمر آخر. كالتصةرات اللازمة لذلك التصديق.

وعدم الممكن المتساوي الطرفين ليس نفياً محضاً. وتساوي طرقي وجوده وعدمه لا يكون إلّا في العقل؛ فالتخصّص ً عقلي.

وعدم العلّة ليس بنني محض. وهو يكني في التخصيص العقلي. ولكونه ممتازأ عن عدم المعلول في العقل. يجوز أن يعلّل هذا العدم بـذلك العـدم في العقل.

> الشيء مــا لم يجب لم ...ها

ويجب وجود الممكن عند وجود سببه المخصّص. لأنّه لو لم يجب وجوده. فإمّا أن يمتنع. أو يمكن؛ وكلاهما باطلان.

أما الأوّل: فلأنّه ُ لو امتنع وجوده لما كان ذلك الوجــود مــترجّــحاً عــلى

۱) ترکّب: برکب، مج، تر

٢) جاء في مرّة الناج ج ٢ / ٢٧: «يس تخصص وترجّع يك طرف عقلى باشد» (فالتخصص والترجّع لأحد الجانبين عقلي)
 ٤) فلاتُم: فإنّه، صو

عدمه، فلا يكون مرجّعه حاصلاً، مع أنّه قد فرض حاصلاً؛ هذا خلف.

وأمّا الثاني. فلأنّه لو كان ممكناً. لأمكن وقوعه مع السبب نارةً. ولا وقوعه أخرى.

فإن توقّف وقوعه في إحدى الحالتين على مخصّص. لم يكن السبب المخصّص حاصلًا. وقد فرضنا حصوله.

وإن لم يتوقّف. كان حصوله في إحدى الحــالتين دون الأخــرى تخـصيصاً لأحد الطرفين المتساويين على الآخر\ من' غير مخصّص: وبطلانه بديهي.'`

ولو جاز صيرورة أحد طرفي الممكن أولى به لذاته من الآخر. ولا ينتهي الى حدًا وجوب° ذلك الطرف. للزم من ذلك محال. لأنّ تلك الأولوية.

□ إن حصلت لماهية الممكن من حيث هي هي. فهو باطل؛

لأنَّها مقتضية للتساوي. فلو اقتضت الأولوية لاجتمع النقيضان.

ولأنَّه لو حصلت الأولوية بالماهية:

فإن أمكن زوالها بسبب، كان حصولها متوقّقاً على عدم ذلك السبب، فلا تكون الماهية من حيث هي هي مع قطع النظر عن ذلك السبب، مقتضية لها. المالم الما

وإن امتنع زوالها بسبب كانت حاصلة داغاً. فكانت الماهية واجبة الوجود دائماً: فاستحال أن تحصل الأولوية بالماهية. ولا تنتهى إلى حدّ الوجوب.

□ وإن لم تحصل للهاهية من حيث هي هي. بل كان حصو لها لها بسبب من غير الانتهاء إلى حدّ الوجوب، أمكن وقوعه مع السبب ولا وقوعه. ولو أمكن

١) الآخر: الأخرى: منج ٢) من: ــ، منج

٣) ويمكن أن تحتسب هذه الفقرة أيضاً في نفي الأولوية بديهي البطلان

٤) حدً: احد، مج ٥) وجوب: وجود، صو ، مج

١) والظاهر أنه عطف إلى: «لأنها مقتضية» أى تعليل آخر لبطلان الأولوية الذاتية / جاء في درّة التابع ج ٢ / ٢٨: «و ديگر اگر اولويت به ماهيت حاصل شود» (و الأخرى إن تحصل الاولوية بالماهية)

ذلك للزم من فرض وقوع الممكن محال، على ما مرّ.

ثم إذا وقع التخصيص والترجيح عن سبب المسكن ولم يجب طرق المسكن ألم المسكن ألم المسكن ألم المسكن ألم السبب. كما هو ممكن في المسكن المفتص عن ذلك السبب بل كان ممكناً مع السبب ترجّحه وتخصصه. فلا يكون الذي فرض سبباً مخصّصاً بسبب مخصّص، وهو ظاهر الفساد. فظهر من هذا أنّ كلّ ممكن لم يجب عن علّته، لم يوجد عنها.

إنّ المسمكن يحـــــناجإلى العلّة في البقاء

وكما يفتقر الممكن "في وجوده إلى السبب، فكذلك هو مفتقر حالة بقائه إلى السبب، لأنّه ممكن في حاله بقائه، وإلّا ازم انتقلابه من الإمكان الذاتي إلى الامتناع أو الوجوب الذاتيين، وذلك بديهي البطلان.

وإذا كان حالة بقائه ممكناً، وكلّ ممكن يفتقر إلى سبب، فالممكن عماله بقائه مفتقر إلى السبب. وتتمّة البحث فيه يأتي عند الكلام في العلل. إن شاء الله تعالى.

۱) طرقى: طرف، صنو ۲) الممكن: للممكن، صنو

# الفصل الخامس في القدم والحدوث بمعنيبهما` أعني الزماني والذاتي `

تعریف الحسسدوث والقسسسدم وأقسسامها «الحدوث» عند الجمهور هو حصول الشيء بعد عدمه. في زمان مـضى. و«القدم» عندهم ما يقابله. وبهذا التفسير لا يتصوّر أن يكون الزمان حادثاً: وإلّا لكان وجوده مقارناً لعدمه.

والخواص قد يطلقون لفظة الحدوث، ويعريدون بهما احتياج الشيء إلى غيره. دامت حاجته إليه أو لم تدم. ويعبّرون عن هذا الحدوث بـ «الحمدوث الذاتى». والقدم المقابل له. لا يصدق إلّا على واجب الوجود فقط.

والذي يحقّى الحدوث الذاتي ويدلّ على أنّ إطلاق لفظة الحدوث عليه أولى من إطلاقها على الزماني. هو أنّ كلا الحدوثين يعتبر فيهـا تقدّم اللاوجود على الوجود.

أقسام التقدّم والت**أ**خَر والتقدُّم والتأخُّر يقالان بمعانٍ كثيرة. فإنَّهـا:

قد يكونان بالزمان.كالأب وإينه.

أو بالذات كحركة اليد. وحركة المفتاح. أو بالطبع. كالواحد والإثنين.

أو بالمرتبة، كالصف الأوّل والثاني.

أو بالشرف كالمعلّم والمتعلّم منه. وكذلك الدهم».

۲) قارن: درّة التاج ج ۳ / ۲۹

۱) بمعنیهما: بمعنهما، مج، تر ۲) أی كذلك «المع» يقال بمعان كثيرة

والفرق بين التقدّم بالذات والتقدّم بالطبع:

أنَّ الذي بالذات يجب من وجود المتقدَّم وجود المتأخَّر.

والذي بالطبع يلزم من عدم المتقدّم عدم المتناخّر. ولا يلزم مــن وجــوده وجوده: بل ربّما لزم مع وجوده. لا منه. كتقدّم صورة الكرسي عليه. الفسرق بسين التــــــقدّم بـــــالدات وبالطبع

والذي بالمرتبة:

أفسام التفدّم بالرتبة

فمنه رتبي طبيعي. وهو كلَّ ترتيب في سلاسل بحسب طبائعها. لا بحسب الأوضاع. كالموصوفات والصفات. والعلل والمعلولات. والأجناس والأنواع. و منه رتبي وضعي. كالإمام والمأموم.

ومن خاصّية ما بالمرتبة أن ينقلب متأخّره متقدّماً. لا في نفسه. بل بحسب أخذ الآخذ.

> معرفة التقدّم الحقيق

والتقدّم الحقيقي من هذه.' هو ما بالذات وما بالطبع. وكلاهما اشـــتركـا في تقدّم ذات شيء ً على ذات الآخر.

والتقدّم الزماني ـ وإن كان أشهر ـ فإنّه يرجع إليها؛ إذ التقدّم والتأخّر في الأب والإبن بالقصد الأوّل، إغّا هو لزماني الشخصين. وأمّا لذاتيها فبالقصد الثاني. وتقدّم الزمان على الزمان ليس بالزمان، إذ لا زمان للزمان، بـل هـو تقدّم بالطبع كما سيأتي.

والرتبي الوضعي يرجع إلى الزماني أيضاً. وله مدخل فيه، فإنّا إذا قلنا: بلد كذا متقدّم على بلدكذا. معناه: أنّ زمان الوصول إلى ما أخذ متقدّماً قبل زمان الوصول إلى ما أخذ متأخّراً.

والرتبي الطبيعي هو أيضاً متعلّق بالزمان. فإنّه إذا وقع الابتداء من أحــد الطرفين فليس ذلك الابتداء مكانياً. بل إنّا هو بحسب شروع زماني.

٢) شيء: الشيء ، مج

والذي بالشرف فمجازي، فإنّ الفضيلة لو لم تكن سبباً لتقدّمه في المجلس أو في الشروع في الأمور، لما سمّى متقدّماً، فهو بالذات تقدّم مكماني أو زماني. والمكانى يرجع إلى الزماني -كها سبق - والزماني يرجع إلى التقدّم بالطبع.

فالذي بالزمان وبالمرتبة وبالشرف، كلّه يرجع إليه. ' فملا تنقدَم وتأخّر بالحقيقة إلّا الذي يقال له متأخّر بالحقيقة إلى الذي يقال له متأخّر محتاجاً في تحقّقه إلى الذي يقال له متقدّم. ويسمّى ذلك التقدّم والتأخّر ' مجسب استحقاق الوجود.

السمع» بين الثسيئين وأمّا الرسم» فليس كلّ شيئين ليس لهما تقدّم وتأخّر زماني. هما محاً في الزمان. فإنّ الأشياء التي وجودها غير زماني ـ وستعرفها ـ ليس بينها تقدّم وتأخّر بالزمان. ومع ذلك فليست معيتها زمانية. بل اللذان هما بالحقيقة معاً بالزمان يجب أن يكونا زمانين. كما أنّ اللذين هما معاً "بالمكان يجب أن يكونا مكانين. على أنّه لا يصحّ وجود شيئين هما معاً في المكان من جيمع الوجوه. لكنّه في الزمان جائز.

سبق التقدّم والتأخّر الذاتي عسلى الزماني وإذ قد تبيّن أنّ التقدّم والتأخّر الحقيقيين هما اللهذان بحسب استحقاق الوجود. فالذي تقدّم لا وجوده على وجوده تقدّماً بالذات. أولى بمعنى الحدوث من الذي تقدّم عليه تقدّماً بالزمان.

لكن أنت تعلم أنّ حال الشيء الذي يكون للشيء باعتبار ذاته متخلّياً عن غيره. قبل حاله من غيره قبلية بالذات؛ لأنّ ارتفاع حال الشيء بحسب ذاته يستلزم ارتفاع ذاته. وذلك يقتضي ارتفاع الحال التي تكون للذات بحسب النير. ولا يلزم عكسه.

١) أي إلى بالطبع ٢) النقدّم و التأخّر والتقدّم . هج
 ٢) مماً . .. تد

وكلَّ موجود عن غيره فهو لا يستحقَّ الوجود بحسب الحنارج لو انفرد عن ذلك الغير. فكونه لا يكون له وجود، قبل أن يكون له وجوداً قبلية بالذات. وذلك هو الحدوث الذاتي؛ وهو أولى من الزماني الذي لايمتنع أن يصير المتقدّم فيه بالعرض متأخّراً، وهو هو بعينه. بسبب أنَّ المقتضي للتقدّم والتأخّر فيه أمر عارض، بخلاف ما بالذات، إذ المقتضي لذلك هو ذاته، ولهذا كان باستحقاق الوجود.

إنَّ افتقار الشيء إلى الواجب ليس بـــالحدوث

والمحدّث الزماني وإن كان احتياجه إلى المؤثّر ضرورياً. فليس العلّة في احتياجه إلى المؤثّر ضرورياً. فليس العلّة في احتياجه إليه هو حدوثه الزماني؛ ولهذا لو جاز أن يكون هذا المحدث واجب الوجود لاستغنى عن غيره. بخلاف ما أخذ في مفهومه الوجوب بالغير. فإنّه لا يستغني عن الغير، إلّا إذا لم تكن طبيعته اهذه الطبيعة. فلا يتصوّر فيه ذلك إلّا وقد تبدّلت طبيعته بطبيعة أخرى. "كون ذلك داخلاً في مفهومه. وليس بداخل في مفهوم ما حدوثه زماني، وإن كان لازماً له.

والحادث بهذا المعنى لا تكون علّته دائمة، وإلّا لكان وجوده عنها في بعض الأحوال دون بعض تخصيصاً من غير مخصص، فلا يكون الإمكان اللازم لماهيته كافياً في فيضانه عن واجب الوجود، بل لا بدّ من حصول شرط آخر. فلهذا الحادث إمكانان، أحدهما: الإمكان العائد إلى ماهيته؛ والآخر: الاستعداد التام، وهو سابق عليه سبقاً زمانياً. فإذاً لا بدّ لكلّ حادث زماني من سبق حادث آخر كذلك، ليكون كلّ سابق مقرّب العلّة الموجدة إلى المعلول بعد تُعدها عنه.

١) قبل أن يكون له وجود: ــ، صو ، تر ٢) طبيعته: طبيعية ، صو

۳) هكذا في النسخ / جاء في مرة الناج ج ۳ / ۳۲: «الآ آن كه طبيعت او به طبيعتى ديگر متبدّل شده باشد، چه عدم استفناء از غير داخل است در مفهوم او وداخل نيست در مفهوم آن كه حدوث او زمانی است» (و قد تبدّلت طبيعته بطبيعة أخرى إذ عدم الاستفناء ليس بداخل في مفهومه وليس بداخل في مفهوم ما أنَّ حدوثه زماني)

كـلّ حـادث مــبوق بمادّة وفؤة تحــملها 'ولا بد لتلك الحوادث من محل ليتخصص الاستعداد بموقت دون وقت. وحادث دون حادث. وذلك المحل هو المادّة فكل حادث زماني فهو مسبوق بمادّة وحركة. وهذا الاستعداد السابق على الحادث يختلف بالقرب والبعد. فإنّه ليس استعداد العناصر لأن يكون إنساناً كاستعداد النطفة لذلك. وإذا لم تستعد المادّة لقبول الشيء. لم يكن للفاعل قدرة على فعله. كما ليس له قدرة على الجاح الحجر مثلاً، لعدم صلاحيته لها.

الفرق بين الإمكان الاستعدادي والذاتي والفرق بين هذا الاستعداد وبين الإمكان. أنّ الإمكان لا يقتضي من حيث هو هو رجحان أحد طرفي الممكن. وليس فيه قرب وبعد. ولا هو أمر موجود في الخارج؛ والاستعداد بخلاف ذلك كلّه.

والحدوث بمنييه معنى معقول هو صفة تحصل في العقل عند تعقل اللاوجود والوجود المترتب عليه في العقل. فالمتصف به من الماهيات لايكون موصوفاً بالوجود وحده، فلا يكون موجوداً في الخارج من حيث هو كذلك: بل يكون وجوده في العقل.

وإذا<sup>ء</sup> أطلق بعد هذا الموضع في هذا الكتاب لفظة الحدوث أو الحادث. فإنّما يراد<sup>ه</sup> به الزماني، لا الذاتي.

٢) إيجاد: اتحاد، صو ٤) وإذا: فإذا، صو

### الفصل السادس في العلّة والمعلول ومباحثهما`

تعريف العلّـة وأقـــــامها

«علَّة» الشيء هي ما يتوقّف وجود الشيء عليه إن كانت علَّة لوجوده. أو عدمه إن كانت علَّة لعدمه.

وهي قد تكون تائة. وقد تكون ناقصة.

والنامّة: هي مجموع ما يتوقّف عليه الشيء. ويجب بها وجوده.

والناقصة: ما ليست كذلك.

ويدخل في التامّة، الشرائط، وزوال المانع؛ فإنّ المانع إذا لم ينزل. يبقى بالنسبة إلى ما يفرض علّة له ممكناً؛ وإذا كانت نسبته إليه إمكانية دون ترجّح. فلا علية فلا معلولية. وليس هذا مصيّراً إلى أنّ العدم يفعل شيئاً؛ بل معنى دخول العدم في العلّية، أنّ العقل إذا لاحظ وجوب المعلول لم يصادفه حاصلاً دون عدم المانع.

تقدّم العلّة على المعلول

وتقدّم هذه العلّة على معلوها، هو تقدّم ذاتي لا زماني؛ فإنّ المعلول حال بقائه لو كان معلّلاً بعلّة تائة كانت موجودة قبله \_ بحيث تكون علّته حال وجودها موجبة وجوده بعد انقضائها وعدمها \_ للزم" من ذلك عدم أمور كلّها باطلة؛ لأنّ إيجاب العلّة للمعلول إن كان عبارة عن وجوده بها، فاتصافها بالمؤثّرية لا يكون حال عدمها، وإلّا لكان المعدوم علّة تائة للموجود؛

٢) للزم: للزوم ، صبو

۱) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۳۳ ) علّة: علّته . صبق من الدينان

وبطلانه ظاهر.

ولا يكون حال وجودها أيضاً. لأنَّ تأثيرها في المعلول حينئذٍ:

إمّا في حال وجوده.

أو حال عدمه.

أو في حال ثالث لا يكون فيه موجوداً ولا معدوماً.

أمّا الأوّل: فيقتضي مقارنة وجود العـلّة لوجــود المـعلول: وهــو خــلاف المفروض. ومع ذلك هو نفــس مطلوبنا.

وأمّا الثاني: ' فيلزم منه الجمع بين وجود المعلول وعدمه: لانّا نتكلّم على تقدير أنّ إيجاب العلّة للمعلول هو وجوده بها؛ فيتحقّق الوجود لتحقّق التأثير، ويتحقّق العدم لأنّه هو المفروض.

وأمّا الثالث: فهو حصول واسطة بين كون الشيء موجوداً وكونه معدوماً. وهو بيّن البطلان.

وإن لم يكن إيجاب العلّة للمعلول عبارة عن ذلك. بل عن أسر آخر في الحنارج يترتب عليه وجود المعلول. فذلك المغاير لا بدّ وأن يصدق عليه أنّه في هذا الزمان يوجب المعلول في الزمان الذي بعده. فيكون إيجابه لذلك المعلول زائداً على ذاته. فيقم الدور. أو التسلسل في الإيجابات؛ وستعلم بطلانها.

وإعطاء العلَّة للمعلول قوةً في الزمان السابق. يبقى بها المعلول فيها بعده من الزمان. فباطل: لأنّ تلك القوّة لها وجود ممكن. فيفتقر إلى مرجّح. والكلام في بقائها مع انتفاء المرجّح. كالكلام فيا عرضت له.

وممًا يدلّ على ذلك: أنّ الممكن الوجود لا يخرجه وجود، عــن الإمكــان الذاتي. فلا يكون موجوداً إلّا ووجود، مترجّح بمرجّح. فلو انتفى المرجّح:

إن بتي ً وجوده راجعاً لماهيته. فماهيته مقتضية لوجوب الوجود. فيستغني

<sup>\)</sup> وامّا الثاني: ... هنو . تر ٢) ط: الترجيح ٢) بقي: نفي (؟)، هج

عن العلَّة في الحال. وفيما مضي. هذا خلف.

وإن لم يبق وجوده مترجّعاً بماهيته. فوجوده بغيره؛ فع انتفاء ذلك الغير ينتغيالترجيح والترجّح به. فلم يبق الوجود لذلك الممكن مترجّعاً. فيترجّح عدمه. لانتفاء مرجّع الوجود. فلا يبقى موجوداً.

> دوام افستقار المسمكن إلى المرجّح

آوإذا لم يجب وجود الممكن لذاته، ولا يستغني عن المرجَح. فلا بدّ له ـ ما دامت ذاته موجودة ـ من أن يكون مرجّح وجوده موجوداً.

ولو لم يكن تأثير العلَّة في المعلول حال وجود المعلول. لكان:

إنّا في حال عدمه. ويكون ذلك جمعاً بين وجوده وعدمه: ٣

أو لا في حال وجوده ولا حال عدمه. ويلزم مـن ذلك ثـبوت الواسـطة ينهما.

ويجب أن تعلم أنَّ الترجيح:

إن توقّف على الزمان الثاني. لم يكن المرجّح الذي هو العلّة السّامّة عـلّة تامّة:

وإن لم يتوقّف، كان اختصاص الترجيح به دون الزمان الأوّل تخصيصاً بلا مخصّص أ.

ثمّ لو تقدّمت العلّة التامّة على معلولها زماناً لزم حصول المرجّع عند عدم الترجيح. والفطرة السليمة تأباه.

والبناء إنمًا يبق بعد وجود البنّاء مثلاً. لكون البنّاء إنمًا هـو عـلّة لحـركة الأجزاء وبضها إلى بعض، وذلك فلم يبق عند غيبوبته. والذي بق هو تماسك الأجزاء. وهو معلول ليبس العنصر. لا للبنّاء. وذلك فلم يعدم مع بقاء التماسك

۱) جاء في فر*زة التاج* ج ۲ / ۳0: «اگر وجود او باقى بماند» (و ان بقى وجوده) / وهو تصحيف كما لا يخفى ۲) قارن: فر*زة التاج* ج ۲ / ۳۵ ۲) وجوده وعدمه: عدمه ووجوده، مج ۵) الأجزاء: الاحزاب (؟)، صعو ۲) عند: بعد، مج ۵) الأجزاء: الاحزاب (؟)، صعو

المذكور. وعلى هذا قياس غيره من أمثلة ما يتوهّم بقاؤه بعد عدم ما يظنّ علّة تامّة له.

والشيء قد يكون له علّة للوجود. وعلّة أخرى للثبات. كما في هذا المثال؛ وقد تكون علّتهما واحدة. كالقالب المشكلَ للماء المبقي للشكل ببقائه معه. وإذا عدمت علّة الوجود فإن لم يبق علّة الثبات، ' فلا تصوّر للوجود.

معنى تأشير العسلة في المعلول حال وجوده وتأثير العلَّة في المعلول حال وجوده ليس معناه أنَّها تعطيه وجوداً ثانياً: بل معناه أنّ وجوده في حال اتّصافه بالوجود. إنّما هو بوجود علّته.

ولا يفتقر الموجود المعلول إلى علّته. من حيث هو موجود كيف كان: وإلّا لكان الموجود الواجب الوجود مفتقراً إلى علّة: بل من حـيث هــو مــوجود ممكن، كما سبق.

عــدم تــوارد العلّتين عــلى المعلول الواحد ولا تجتمع على المعلول الواحد بالشخص علّتان تامّنان؛ وإلّا لكان واجباً بكلّ واحدة منها. ووجوبه بكلّ واحدة منهـا تقتضي استغناه، عن الأخرى؛ فلو وجب بهـا معاً لاستغنى عنهـا معاً؛ هذا خلف.

ولأنّه لو اجتمعا عليه ووجب بأحداهما. فإمّا أن يكون لغيرها مدخل في العلّية. أو لا يكون.

فإن كان. فمجموعهما هو العلَّة النامَّة. لا كلِّ واحدة منهها.

وإن لم يكن. فلم تجتمع عليه العلَّتان المستقلّتان.

وأمّا «المعلول النوعي». فلا مانع في العقل من اجتماعها عليه. بمعنى أن يوجد بعض أفراده بعلّة. وبعضها بعلّة أخرى. أكالحرارة التي يعلّل بمعض جزئياتها بالنار. وبعضها بالحركة. وبعضها بالشعاع.

وعلّة عدم الشيء الممكن هي عدم علّته التامّة. إمّا بجملتها. أو ببعض أجزائها. ويدلّ عليه أنّه لو كان عدمه لذاته. لكان ممتنع الوجود، لا ممكنة؛ فهو إذاً لغيره. وذلك الغير: إمّا وجودي. أو عدمي.

تحقيق في علّة عـدم الشيء

فإن كان وجودياً: فإمّا أن يختلّ عند حصوله أمر من الأمور المعتبرة في العلّية: أو لا يختلّ.

فإن اختلّ، فهو مطلوبنا. وإن لم يختلُ بقيت العلّة التامّة. مع عدم معلولها. وإن كان عدمياً. فإمّا أن يكون عدم العلّة \_ وهو المطلوب \_ أو عدم مـا عداها. وهو بديهي البطلان عند التأمّل.

> إنَّ مـــعلول الشيء لا يكون علَّته

ومعلول الشيء لا يكون علّة له من الوجه الذي به كان معلولاً له. على جهة الدور. سواء كان معلولاً قريباً أو بعيداً؛ لأنّ العلّة متقدّمة على المعلول بالوجود تقدّماً ذاتياً؛ فلو كان المعلول علّة لها. لكان متقدّماً عليها بالوجود ؛ والمتقدّم على المتقدّم على الشيء متقدّماً على نفسه.

ولأنّ المعلول محتاج إلى العلّة. فلو كان علّة لعلّته لكانت محتاجة إليه. فيلزم احتياجه إلى نفسه. بمثل ما قلنا. وذلك محال.

> إبطال التسسلسل

وتسلسل العلل التامّة إلى غير النهاية محـال: وكـذا كـلّ أمـور مــترتبّـة ؛ وموجودة معاً بالزمان.

البرحان الأوّل

أمّا العلل، فلأنّ المعلولات كلّها. وواحد واحد منها. لا تحصل موجودة إلّا بموجد. وذلك الموجد لا يكون منها. وإلّا لدخل في حكمها. ومن وجود كلّ

۱) علَّته: عليه، صو

٣) المتقدّم: المقدّم ، مج ، تر

٥) إلى غير النهاية محال... العلل: \_. مج

۲) بالوجود: بالوجودد، صنو ٤) مترتّبة: مرتّبة ، صنو ۲) الموجد: الموجود، مج، ثر

واحد منها يعلم وجود ما قبله. وكثرة الوسائط لا تقدم٬ في العلم بوجود علَّة أولى.

وآخر المعلولات التي يعلم العالم بوجودها تدلُّ كذلك على أوَّل العـلل. البرهان الثاني وإذا كان حكم كلِّ واحد من المعلولات. وحكم كلِّ جملة منها حكماً واحداً في الاحتياج إلى الموجد، فجميع المعلولات محتاجة إلى علَّة غير معلولة؛ والآ لكانت من الجملة. وفرضت خارجة عنها؛ هذا خلف. وبتلك العـلَّة تـنتقطع السلسلة، وتتناهى.

"وممًا يوضح ذلك إيضاحاً أبـين مـن هـذا. أنَّ كـلُّ سـلسلة مـن عـلل البرهان الثالث ومعلولات وكلُّ واحد منها، علَّة باعتبار ومعلول باعتبار؛ وكأنِّهـا ﴿ جملتان متطابقتان في الخارج.

> فإذا فرض تساويهما من جهة معلول واحد منها فلا بدّ وأن تكون جملة العلل زائدة على جملة المعلولات بواحد من العلل في الجانب الآخر، الذي فرض غير متناهِ؛ لأنَّ كلُّ علَّه لا تنطبق في مرتبتها على معلولها؛ بل إنَّا تنطبق على معلول علَّتها المتقدِّمة علما بم تبة.

> ولولا زيادة مراتب العلل بواحدة. لارتفع وجوب التقدَّم والتأخِّر اللازمين. للعلَّية والمعلولية. ويلزم من ذلك انقطاع المعلولات قبل انقطاع العلل المقتضى لتناهيهها مع فرضها غير متناهيين.

> وكذلك الحكم في جانب التنازل إلى المعلولات؛ فإنَّها هناك تتزايــد عـــلى العلل بواحد. بخلاف الجانب الأوّل. فلا يمكن وجود علل ومعلولات لا نهاية

٢) يمكن أن يقرأ ما في النسخ؛ لذلك

١) لا تقدح: لا تقدم، تر

٣) هذا البرهان يستى ببرهان التطبيق

٤) وكلِّ: فكلُّ، مج ٦) لتناهيهما: لتناهيها. صو ٥) وكأنهما: فكأنهما. مج

وهكذا حكم جميع الأشياء التي تكون كلَها موجودة في زمان واحد. ولها ترتيب طبيعي كالموصوفات والصفات وما يجري مجراها.

وإذا فقد أحد الشرطين \_ أعني الوجود معاً والترتيب \_ لا يلزم الانطباق عسب المراتب في نفس الأمر. فإنّ معنى التطبيق فيها أن يفرض من بعض المراتب إلى ما لا نهاية له، بحسب فرضنا له كذلك جملة، ومن المرتبة التي قبلها إلى ذلك الجانب أيضاً جملة أخرى. وتقابل الجزء الأوّل من هذه بالجزء الأوّل من تلك؛ فالجملة الثانية إن صدى على أجزائها أنّها بحاله لو أطبقت على أجزاء جملة الأولى انطبق كلّ جزء من أجزاء أحد الجملتين على جزء من أجزاء الجملة الأخرى بحسب الترتيب، كان الناقص مساوياً للزائد، وإن لم يصدق عليها ذلك لزم انقطاع الجملة الثانية، من الجانب الآخر ضرورة، وريادة الأولى عليها بمرتبة واحدة فقط، فتكون أيضاً متناهية.

وهذا فلا يتأتى في جملةٍ ليس الحاضر في الخارج إلاّ بعضها. إذ تكون الجملة من حيث هي الجملة غير موجودة في الخارج أصلاً؛ ولا في جملةٍ لا ارتباط لبعض أجزائها بالبعض في نفس الأمر، وإن تصور فيها ارتباط بحسب الاعتبار الذهني الذي لا يطابق أمراً خارجياً؛ لأنّه في الأشباء المترتبة إذا انطبق على جزء من الزائد شيء في درجته، استحال أن ينطبق عليه جزء آخر. بل الآخر ينبطق على غيره، فلا جرم يفضل في الزائد جزء لا ينبطق عليه شيء. وغير المرتبة لا يتصور فها هذا البرهان.

الواحد لا يصدر عنه الّا الواحــــد

والعلَّة الواحدة بالوحدة الحقيقية \_ التي هي من جميع الوجوه \_ لايجوز أن يصدر عنها أكثر من واحد. إذ لو جاز صدور شبئين عنها لوجب اختلافهها

۱) معنی: بمعنی، عج ۲) فیها

٣) في وَرَة النَّاجِ ج ٣ / ٣٩ زيادة في العبارة: «جون نَفُوس مَفَارَّة انساني» (كالتفوس المفارقة لانسانية) ٥) في درّة التاج ج ٣ / ٣٩: مترتبة ، والأصح: السلسلة غير المعتربيّة

بالحسقيقة. أو بالشدّة والضعف. أو بأسر عسرضى: وإلّا لم يستصوّر إشنبنيتهها. والعرضي نفسه. لا بدّ وأن يكون حقيقية \ غير متّفقة بين الإثنين.

فما يصدران عنه يكون قد أفادهما. وأفاد العرضي الذي اختلفا فيه. ففيدهما على كلّ تقدير لا بدّ وأن يصدر منه مختلفان: إمّا بـالحقيقة. وإمّا بالكمال والنقص. وإذا ثبت اختلاف المقتضي. ثبت اختلاف الاقتضاء الدالّ على اختلاف جهته.

فإنّا أنعلم بديهة أنّ المعلولات إذا تساوت نسبتها إلى مفيد وجودها. وجب تساويها في ذواتها وجميع أحوالها. إذ لا يكون لأحدها من العلّة ما ليس للآخر، فكأن يكون ما هو أكثر من واحد واحداً؛ لما علمت من استحالة الاثنيئية من غير مجرّ يقع به الاختلاف.

واعتبر كيف إنّا مع اختلاف الجهات فينا. لا تتكثّر أفعالنا. إلّا لتكثّر اراداتنا وأغراضنا؛ وبإرادة واحدة واعتبار واحد لا يحصل منّا إلّا شيء واحد. ولو لا أنّ السلب يتوقّف على ثبوت مسلوب ومسلوب عنه، والاتّصاف يتوقّف على موصوف وصفة، والقبول على قابل ومقبول، لما أمكن أن يسلب عن الواحد أكثر من واحد، ولا يتّصف موصوف بأكثر من صفة واحدة، ولا يقسف موصوف بأكثر من صفة واحدة،

وإغًا جاز ذلك، <sup>4</sup> لاَنه لا يكني ثبوت المسلوب عنه والموصوف والقـابل: بخلاف صدور الشيء عن الشيء. فإنّه يكني في تحقّقه فرض شيء واحد. هو العلّة. فإنّ معنى هذا الصدور غير معنى الصـدور الإضـافي العـارض للـعلّة والمعلول من حيث يكونان، مقابل هذا هو كون العـلّة بحـيث يـصدر عـنها

١) كذا في النسخ / والظاهر: حقيقته، وفي درّة الناج: حقيقت او

٢) فإنًّا: وإنَّا، صَو ٢ عَبُولُ واحد: ١-، مع

٤) جاء في درّة التاج ج ٣ / ٤٠: «و از آن جهت اين جايز نيست» (و انما لا ينجوز ذلك) آر
 والظاهر أنه تصحيف

المعلول. وهو متقدّم على المعلول. وعلى الإضافة العارضة لهما. وهو أمر واحد. إن كان المعلول واحداً إمّا ذات العلّة \_ إن كانت علّة لذاتها \_ أو حالة عارضه لها إن لم تكن لذاتها علّة. وإذا تكثّر المعلول كان ذلك الأمر مختلفاً ولزمه تكثّر ذات العلّة. كها مرّ.

> جواز صدور الكثير عن الواحد، بسالوسائط

ويجوز صدور الأشياء الكثيرة عن الواحد الحقيقي إذا كان بعضها صادراً عنه بتوسط صدور بعض؛ وباختلاف الآلات والقوابل والحيثيات والشرائط لا يتنع في العقل أن يصدر عن الواحد ما زاد على واحد. ولكن ذلك لا يكون على الحقيقة صدوراً إلا عمم هو كثير لا عن واحد من حيث إنّه واحد.

إنَّ كــلَّ عــلَّــ مركّبة معلولها مركّب

وكلّ علّة مركّبة فعلولها مركّب أيضاً؛ إذ لو صدر البسيط من حيث هـو بسيط عن المركّب من حيث هو مركّب، فإمّا:

أن يستقلّ واحد من أجزاء ذلك المركّب بالعلّية.

أو لا يستقل.

فإن استقلّ بها. لم يكن المعلول مستندأ إلى الباقي. وإلاّلاجتمع عليه علّتان تامّنان.

وإن لم يستقلّ واحد منها بذلك:

فإمّا أن يكون له تأثير في شيء من المعلول.

أو لا يكون.

فإن كان له تأثير في شيء منه. لا في كلّه لأنّ المفروض خلافه كان المعلول مركّباً لا بسيطاً.

وإن لم يكن له تأثير في شيء منه. فالأجزاء بأسرها. إن حصل لها عـند الاجتاع أمر زائد هو المؤثّر، فذلك الزائد إمّا عدمي، أو وجودي.

١) فذلك: فلذلك، مج، تر

فإن كان عدمياً لم يكن مستقلًا بالتأثير في وجود المعلول.

وإن كان وجودياً : فهو إمّا بسيط أو مركّب. والبسيط ينعود الكلام في صدوره عن الأجزاء بأسرها سواء كان هو نفس الاجتماع، أو غيره. والمركّب يعود الكلام في صدور المعلول الذي فرض أنّه بسيط عنه.

وإن لم يحصل لها عند الاجتاع أمر زائد. كان حالها مع اعتبار الاجتاع كحالها مع اعتبار الانفراد: فلا يكون الجموع المركّب مؤثّراً في البسيط. وفرض أنّه مؤثّر فيه، هذا خلف.

ويلزم من هذا أن تكون علّة كلّ حادثِ مركّبةً. لوجوب حدوث تـلك العلّة أيضاً؛ وإلّا لكان صدور الحادث عنها على تقدير قِدَمها في وقت دون ما قبله ترجيحاً من غير مرجّع.

فلو كانت علّة الحادث بسيطة. للزم من حدوثها أن تكون علّتها حادثة. ومن بساطتها أن تكون علّتها بسيطة. والعلّة موجودة مع المعلول في الزمان ــ لمامر ــ فلزم وجود سلسلة غير متناهية من عملل وسعلولات؛ وقــد سـبق بطلانه.

وأمّا إذا لم تكن علّته بسيطة. فوجود هذه السلسلة غير لازم: لجـواز أن يكون تركّب علّته من أمرين: قديم وحادث.

ويكون الحادث منها شرطاً بعدمه بعد وجوده في وجود الحادث المعلول عن العلق التلقية، والشرط جاز أن يكون عدمياً، فيكون جزء العلّة التلقة للحادث أمراً عدمياً، والجزء الآخر دائم الوجود، فلا تجتمع أمور موجودة معاً ولها ترتيب العلّية والمعلولية إلى غير النهاية. لأنّ أحد جزئى علّته شيء واحد مستمرّ الوجود، فإن كان ذلك الشيء معلولاً، فينتهى إلى علّة غير معلولة. والآخر الحادث وإن لم يقف احتياجه إلى حوادث أخرى عند حادث أول؛

١) لوچوب: للوجوب، هنو، هج ٢) عن: من، هج

فإنَّ تلك الحوادث ليس لها جملة موجودة. بل كلَّ \ حمادث منها مسبوق بحادث آخر سبقاً زمانياً. فلا يمتنع عدم تناهيها. ولاكذلك لو كمانت عملة الحادث من حيث هو حادث حادثة وبسيطة. كها مرّ.

ويجب من هذا أن لا يكون شيء من الحوادث واحداً حقيقياً. بل لا بـ لـ وأن تكون فيه إثنينية من وجو ما وإن كانت ماهيته الأصلية واحدة.

إنّ العــــلّة الفاعلة لشيء لا تكون علّة قابلة لد

والعلّة الفاعلة لشيء لا يجوز أن تكون قابلة لما فعلته من الجهة التي كانت بها فاعلة؛ لأنّ جهة الفعل غير جهة القبول، ولو كانا واحداً لكان كلّ فاعل قابلاً لما فعل، وكلّ قابل فاعلاً لما قبل بنفس الفعل والقبول. فلا بدّ في ذاته من جهتين تقتضيانهما. بمثل ما مرّ في أنّ الواحد الحقيق لا يصدر عنه إثنان، والجهتان حيث تعدّدا في موضع، فلا تصيران واحداً أبداً، ولا في موضع من المواضع؛ لأنّ اتحاد الإثنين محال.

عدم تساوي وجود العللة والعلول

ووجود المعلول؛ إذ العلَّة لها الوجود أوَّلاً. وللمعلول ثانياً.

والعلَّة لا تفتقر في الوجود إلى المعلول. بل تكون موجودة بذاتها. أو بعلَّة أخرى.

والمعلول يفتقر إلى العلَّة. والمعلول في ذاته لا يجب له الوجود. ۚ وإنَّما يجب له بالعلَّة.

فإلى وجوب ذات العلَّة نظر لايتناول ذات المعلول. وذات المعلول فإذا نظر إليها موجودة فإنَّما يلحظ مقيسة إلى العلَّة.

> المعلول مـــا لم يجب لم روجد

والمعلول يتعلّق بالعلّة من حيث هي على الجهات التي بها تكون علّة. من إرادة أو معاون. أو أمر ينبغي، أو انتفاء أمر لا ينبغي؛ فإذا حـصل الجـميع. فيجب؛ وإذا انتنى الجميع بانتفاء جميع الأجزاء أو انتفاء البعض. فينتني. ومتى دام المرجّح دام الترجيح؛ فإنّ كلّ ما لا يتوقّف على غير شيءٍ مَا. إذا وجــد ذلك الشيء يجب وجوده. وإلّا توقّف على غيره. وقد وضع أنّه ما توقّف على غيره. هذا خلف.

العلَّة الناقصة و أقسامها وتنقسم العلّة الناقصة إلى: ما يكون جزءاً من المعلول.

والى ما لايكون جزءاً منه.

□ والجزء:

إمّا الذي به الشيء بالفعل. وهو «الصورة»، كصورة الكرسي؛

أو الذي هو به بالقوّة، وهو «المادّة». كالخشب له.

🗖 وما ليس بجزء منه:

إمّا ما به المعلول. أي أنّه الذي يفيده الوجود. وهو «الفاعل». كالنجار؛

أو ما لأجله المعلول. وهو «الغاية». كالجلوس عليه:

أو ما فيه المعلول. وهو «الموضوع» والقابل. كالجسم لهيئته:

أو ما هو خارج عن هذه الأقسام. وهو «الشرط». كالآلة و` زوال المانع وغير ذلك.

وبعض المعلولات قد يفتقر إلى كلّ هذه. أو إلى عدّة منها. وبعضها لايفتقر إلّا إلى الملّة الفاعلية فقط. كما ستحقّقه.

أقسام العبلل

وكلّ واحد من هذه العلل:

قديكون «قريباً» وقد يكون «معيداً»؛

وقد یکون «عاماً» وقد یکون «خاصاً»؛

۱) و: ــ، صنو

وقد يكون «كلِّياً» وقد يكون «جزئياً»؛

وقد يكون «بالذات» وقد يكون «بالعرض»؛

وقد يكون «بالقوّة» وقد يكون «بالفعل».

ومثاله في الفاعلية ـ مع تساهل في الأمثلة ـ أنّ العفونة علَّة قريبة للحُمّى؛ والاحتقان مع الامتلاء علَّة بعيدة لها.

والصانع للبيت علَّة عامَّة؛ والبنَّاء له علَّة خاصَّة. وهو كلِّي. وهذا البناء له جز تي.

والبناء قبل شروعه في البناء علَّة له بالقوّة؛ وعـند مباشرته له عـلّة له بالفعل.

والفاعل لا يعطي الوجود إلّا بعد تشخّصه. لأنّه لا يوجد إلّا وأن يكون شخصاً، ولا يصدر عنه الوجود إلّا إذا كان موجوداً.

الئي، ما لم يستشخّص لم يوجد

تأدّى السبب إلى المسبب

وتأدّى السبب إلى المسبّب: امّا أن يكون داغاً،

أو أكثرياً.

أو متساوياً.

أو أقلياً.

والذي يتأدّى السبب إليه على أحد الوجهين الأوّلين. هو «الغاية الذاتية»؛

١) تساهل: تشاهل، شر، مج، صبو / ضبط النسخ مصحف هنا

٢) أى الكاتب الذي يكتب وصفة الطبيب للمريض.

وعلى أحد الآخرين هو «الغاية الاتّفاقية». فن خرج إلى السوق لابتياع سلعة فقط، فلقي غريمه: فابتياع السلعة غاية ذاتية. وظفره' بالغريم اتّفاقية.

تبصرة في الأمسور الاتــــفاقية و «الأمور الاتفاقية»، إغًا هي كذلك بالنسبة إلى من لا يعلم أسبابها. وأمّا إذا قيست إلى مسبّب الأسباب، وإلى الأسباب المكتنفة كـلّها. فـلا مـوجود بالاتفاق ألبتّة.

العكة الغائية

والعلَّة الغائبة ' هي علَّة فاعلية للعلَّة الفاعلية. وليست علَّة لوجود العلَّة الفاعلـة.

والعلَّة الفاعلية علَّة لوجود الغائية. وليست علَّةً لعلَّية العلَّة الغائية. بل هي علَّة لذاتها.

والغاية بالحقيقة ما هي متمثّلة في نـفس الفـاعل. كـتمثّل فـاعل البـيت الاستكنان به، وهي العلّة. وأمّا الواقع في الأعيان كالإستكنان به في الخارج، فهو معلول الفعل لا علّته: إذ لا يوجد إلّا بعد وجوده.

عدم اشتراط الرويّــــة في الغابة وليس من شرط الغاية الرويّة؛ فإنّ الرويّة لا تجعل الفعل ذا غاية؛ بل تعيّن الفعل الذي تختار من بين أفعال جائز اختيارها لكلّ واحد منها غاية تخصّه. فإنّ الغاية اللازمة للفعل هي بالضرورة، لا بفعل فاعل. واعتبر بالكاتب الماهر، لو روى في كتُبّ حرفٍ حرفٍ، لكان يتبلّد؛ وكذا الضارب بالعود، والزالق المعتصم بما يعصمه، والمبادرة إلى حكّ عضو من غير تفكّر ولاتروٍ.

الفـــــرض

وغاية <sup>£</sup> الفاعل بالاختيار تســتى «غرضاً». وهو أخـصَ من الغاية المطلقة. وكلّ مزر فعل لغرض فهو ناقص الذات، لأنّه:

۱) ظفره: طفرة، حسو ۳) هكذا في النسخ

٢) الغائية: الغاية، صو ٤) غاية: + فعل، صو

إن فعل لمصالح ذاته، فظاهر:

وإن كان بحسب شيء آخر، فإن كان صدور ذلك الشيء عنه إلى غيره ولا صدوره عنه عِنزلة واحدة عنده، فلا يترجّح على نقيضه؛ وإن كان صدوره عنه أولى به فسوال الـ «لم» لا يزال يتكرّر، حتّى يبلغ ذات الفاعل. كـما يـقال لم فعلت كذا؟ فيقال: ليفرح فلان. وإن قيل: ولم طلبت فرح فبلان؟ فيقال: إنّ الإحسان حسن. فاذا قيل: ولم آثرت ما هو حسن؟ فاذا أجابه بخبر يعود اليه. أو بشر ينتني عنه، وقف السؤال. وإلَّا لم يقف؛ فإنَّ حصول الحبير لكلَّ شيء وزوال الشرّ عنه، هو المطلوب بذاته مطلقاً؛ وعنده تنتهي الغايات لا محالة.

> معافة مسدأ الفعل

ومبدأ الفعل:

ان كان تشوّقاً تخيّلياً وحده. فهو «الجزاف». كالعبث باللحية.

وإن كان مع مزاج أو طبيعة. فهو «القصد الضروري». كالتنفس وحـركة المريض.

وإن كان تخيِّلاً\ مع ملكة نفسانية داعية غير محــوجة " إلى رويَّــة. فــهو «العادة».

وإن كان المبدأ شوقاً تخيّلياً ورويّة، وتأدّى إلى الغاية، فليس بعبث.

فلا بدّ في هذه الأشياء كلُّها من شوق وتخيّل، حتى العبث باللحية. والساهي والنائم يفعل فعلاً مًا. ولايخلو عن تخيّل لذَّة أو زوال حالة مملولة.

والتخيّل شيء. والشعور بأنّه هوذا ً يتخيّل شيء. وبقاء الشعور بالتخيّل في الذكر شيء. فلا ينكر التخيّل لعدم انحفاظه في الذكر.

١) تخيّلاً: تخيّلياً(؟)، مج

٢) في درّة التاج ج ٢ / ٤٦: «يا» (أو) / وهو تصحيف

٤) هوذا: الآن، ابنك بالفارسية ۲) محوجة: محرجة ، مج

## الفصل السابع في الجوهر والعرض وأحوالهما الكلّية ·

تعريف الجـــوم والعيسرض الذي قد اصطلح عليه في هذا الكتاب. هو أنّ «الجوهر» ما قام بذاته: و «العرض» ما عداه، وقد يسمّي «هيئة».

وأمّا في اصطلاح الجمهور: فالجوهر: هو ماهية اذا وجدت في الأعيان، كان وجودها لا في موضّوع؛ والعرض: هو ماهية إذا وجدت كذلك فوجودها إنَّما هو في الموضوع.

معرفة المسوضوع والمحسأ وعنواً بـ «الموضوع» الحلّ المستغنى في قوامه عمّا يحلّ فيه. والكـائن في الحلّ هو الكائن في شيء. لا كجزء منه، شائعاً فيه بالكلّية، ولا يصحّ مفارقته عنه. فالموضوع أخصّ من الحل.

وعلى هذا فبعض الجواهر تكون في محلّ، ويستى ذلك الجوهر «صورة». ويسمّى محلّه «هيولي» و«مبادّة». فبالموضوع والمبادّة داخيلان تحت الحيلّ. والصورة والعرض داخلان تحت الحالً.

وقولنا: «كذا هو في كذا» هو لفظ مشترك بين معان مختلفة. فإنّ كون الشيء في الزمان وفي المكان. وفي الخصب، وفي الراحة. وفي الحركة؟؛ وكون الجزء في الكلِّ. والكلِّ في الأجزاء. والخاصِّ في العامِّ. ليسـ [ت] لفظة «في» في جميعها بمعنى واحد. فإن جَمَعُ ذلك الإضافةُ أو الاشتالُ أو الظرفيةُ فكلُّ من هذه له

۲) عنوا: عنو ، مج

۱) قارن: درّة الناج ج ۲ / ٤٦ ٣) الحركة: \_ ، صبو

٤) جمع: جميع ، عس

عدة معان أيضاً.

فالشيوع والجمامعة بالكلّية وعدم جواز الانتقال في شرح الكائن في المحلّ. هو قرينة يفهم منها المقصود بلفظة «في» المستعملة فيه. و«لا كجزء»، احترز به عن مثل كون اللونية في السواد، والحيوانية في الإنسان. وقد بيّن أنّ أمثال هذه، ليست بأجزاء على الحقيقة، بل هي كالأجزاء.

وقد خرج عن الجوهر بتفسيرهم، ما ليس له وراء الإثية ماهية. فإنّ قولنا الإذا وجد كان لا في موضوع»، لا يصدق إلّا على ما وجوده زائد على ماهيته. ودخل فيه كلّيات الجواهر المرتسمة في الذهن، فإنّها وإن كانت في الحال في موضوع، إلّا أنّه يصدق عليها أنّها إذا وجدت خارج الذهن لم يكن وجودها في موضوع؛ على أنّ هذه في الحقيقة لا تنتقل بأعيانها من الذهن إلى الخارج؛ بما ثلها، وليس من شرط الماثل أن يكون بماثلاً من كلّ وجه.

تحقيق في العسرض

والعرض وجوده في نفسه هو وجوده لمحلّه؛ وليس أن يحصل له وجود ثمّ يلحقه وجوده في محلّه. بخلاف كون الشمس مثلاً في فلكها. فــإنّ كــونها في الفلك ليس نفس وجودها؛ إذ لا مانع عن توهّم الشمس كائنة في غيره.

> عدم انستقال الأعراض

ولمًا كان العرض بالاصطلاحين لا يتحقّق وجوده الشخصي إلّا بما يحـلّ فيه. لم يمكن انتقاله عنه إلى محلّ آخر. ولا أن يوجد مفارقاً له كيف كان؛ ولهذا قيل في تعريفه: «و لا تـصحّ مـفارقته عـنه». وذاك لأنّ المحـتاج في وجـوده المشخّص إلى علّة لا يمكن أن يجتاج إلى علّة مبهمة؛ لأنّ المبهم لا يكون - من

۱) بیّن: تبیّن صو

Y) «قولنا» هنا حكاية من الجمهور، لأنّه يخالف ما جاء في صدر الفصل

٣) المماثل: المتماثل، مج

حيث هو مبهم' - موجوداً في الخارج؛ وما لا يكون كذا. لا يـفيد وجــوداً خارجياً.

فالعرض إذن لا يتحقّق وجوده إلا بمحلّ يعيّنه، يتبدّل بتبدّله ذلك الوجود، ولهذا يمتنع أن ينتقل عنه، ويخالف حاله في هذا المعنى حال انتقال الجسم من حير إلى حير: لأنّ احتياجه إلى الحيرّ إغّا هو في صفة غير الوجود؛ فإنّه يحتاج في تحيّره، لا في وجوده، إلى حيرٌ من حيث طبيعة الحيرّ، فلا يمتنع أن ينتقل من حيرٌ بعينه إلى حيرٌ آخر يساوي الحيرٌ الأوّل في معنى الحيرٌ. وهكذا إذا تعيّن حيرٌ الواحد بالنوع. كان الواحد بالشخص من جملة ذلك النوع محتاجاً إلى حيرٌ آخر.

والهيئات لما كانت في المحل فني نفسها الافتقار إلى الشيوع فيه. فيبيق الافتقار ببقائها. فلا يتصور أن تقوم بنفسها. ولا أن تنتقل فإنها عند النقل تستقل بالوجود. وألحركة فهي جوهر لا هيئة. فإنّ الطبيعة الواحدة من حيث هي تلك الواحدة بعينها. لا تحتاج إلى محل تارةً، وتستغني عنه أخرى. وذلك ظاهر:

ويجب أن تعلم أن الانتقال الذي حكم بامتناعه على الهيئات. إنّما هـو الانتقال المستلزم لاستفلالها بالوجود. أو بالجهات. أو بالحركة المكانية. أو بما يجري مجرى هذه. وأمّا انتقالها بمعنى أنّ فاعلها يُظهرها للحسّ. أو لغيره في محلّ. ثمّ يُظهرها كذلك في محلّ غير ذلك الحلّ. فلا يمتنع من هذا الذي قد قيل: ولم أجد برهاناً على امتناعه.

وإذا قيل: «العرض». أو «الهيئة» قد عدم. فالمنعدم إذا كانت العلّة الفاعلة <sup>\*</sup> له باقية. هو تعلّقه بمحلّ مّا مُظهر له. وأمّا تعلّقه بفاعله فلم ينعدم. ولهذا جاز أن يُظهره <sup>\*\*</sup> بمحلّ آخر.

١) ميهم: منهم ، منج
 ٢) خليره: ظهر ، منج

قيام العرض بالعرض

وقيام العرض بالعرض جائز، وهو كاستضاءة سطح الجسم، وكون البطء في الحركة؛ و'لكن لا بدّ من الانتهاء إلى ما يقوم بالجوهر والعرض الحال في المحلّ المنقسم، فإنّه لا بدّ وأن ينقسم بانقسام محلّه؛ لأنّ كلّ واحد من الأجزاء المفروضة " في المحلّ؛

إن لم يوجد فيها شيء من الحالّ. لم يكن الحالّ حالاً في ذلك المحلّ. وإن وجد فيه شيء:

فإمّا أن يكون الحالّ بتمامه حاصلاً في كلّ واحد من أجزاء المحلّ. فيكون العرض الواحد في الحالة الواحدة. في أكثر من محلّ واحد. وهو باطل بالبديهة. أو يحصل كلّ بعض منه في بعض من محلّد. وهو يوجب الانقسام.

جسواز قسيام غير المنقسم بالمنقسم

ويجوز قيام غير المنقسم بالمنقسم، إذا لم يكن قيامه به من حيث هو منقسم؛ بل من حيثية أخرى لا انقسام فيها، وذلك كحلول النقطة في الخطّ؛ فإنّها تحلّ فيه لا من حيث هو خطّ، بل من حيث هو متناهٍ؛ وكذا حلول الخطّ في السطح، والسطح في الجسم؛ وكذا قيام الوحدة الغير الحقيقية بالموضوع المنقسم، فإنّها تقوم به من حيث هو مجموع؛ وكذلك الهيئة المسأة بالوضع إنّا تحصل في الأجزاء بعد صيرورتها جملة واحدة؛ والزاوية والشكل كذلك أيضاً. وليس هو حلول عرض واحد في محالّ كثيرة. [بل] أيّا هو حلول عرض واحد في محلّ واحد ينقسم باعتبار غير اعتبار وحدته. ولا يمتنع هذا وأمثاله في الأمور الاعتبارية التي لا تحقق لما في الأعيان.

وينقسم الجوهر الموجود بالمعنى المصطلح عليه في هذا الكتناب إلى أربعة أقسام. والعرض إلى مثلها.

۱) و: ـ، صبو

٢) المفروضة: المفترضة(؟) . صبو

٢) المنقسم: المتقسيم(؟) ، صبو

٤) الاضافة من درّة التاج ج ٣ / ٥٠: «بل كي»

أمّا أقسام الجوهر. فهي أنّه:

أقسام الجوهر

إمّا أن يجب وجوده لذاته. وهو الواجب الوجود:

أو لا يكون كذلك، وهو الممكن الوجود.

لأنّ ما ليس بواجب، هو إمّا ممكن أو ممتنع؛ وإذ ليس بممتنع. لكون مورد القسمة ليس هو مطلق الجوهر، بل الجوهر ' المقيّد بكونه موجوداً. فهو إذن ممكن.

وكلّ ممكن:

فإمّا متحيّز. وهو «الجسم». لاستحالة الجوهر الفرد. كما ستعلم.

وإمّا غير متحيّز. ويسمّى بـ «الروحاني» و «المفارق». ولا يخلو:

إِمَّا أَن يَكُونَ لَهُ تَعَلَّقُ بِالجِسْمِ، مَنْ طَرِيقَ التَّـدَبِيرِ لَهُ. والنَّـصَرُّفُ فَـيـهُ. والاستكمال به، وهو «النفس» و«الروح»،

أو لا يكون له هذا التعلّق، وهو «العقل».

وربّما يكون المفارق الواحد مفتقراً للى العلاقة الجسمية في بعض أحواله. و مستغنياً عنها في بعضها. فيكون نفساً بالاعتبار الأوّل. وعقلاً بـالاعتبار الثاني. وستتحقّق صحّة ذلك.

أقسام العرض

وأمّا أقسام العرض، فهي أنّه:

إمّا أن يتصوّر ثباته لذاته،

أو لايتصور ثباته لذاته.

فإنّ تصوّر ثباته لذاته:

فإمّا أن يعقل دون النسبة إلى غيره.

أو لايعقل دونها.

Y) مفتقر ، مج

إلى الجوهر: \_، مج
 و: \_، مج

والذي يعقل دونها:

فإمّا أن يوجب لذاته المساواة والتفاوت والتجزّي.

أو لا يوجب.

فالذي يوجب ذلك لذاته، هو «الكمّ».

والذي لا يوجبه هو «الكيف».

والذي لا يعقل دون النسبة إلى غيره هو «الإضافة».

والذي لا يتصوّر ثباته لذاته هو «الحركة».

واحترز بلفظة «لذاته» في الحركة عن الزمان؛ فإنّه لا يتصوّر ثباته بسبب أنّه مقدار الحركة. كما ستعلم.

واحترز بها في الكمّ. عن الذي يكون كمّاً بالمرض ـكالذي هو موجود في الكمّ. كالزوجية. والاستقامة. والأطولية ـ أو الكمّ موجود فيه، كالمعدودات؛ أو هو حالً في محلّ الكمّ. كالبياض؛ أو متعلّق بما يعرض له الكمّ. كما يـقال للقوّة أنّها متناهية وغير متناهية. بسبب كون المقوي عليه كذلك في المدّة أو في المدّة.

وقد يكون شيء واحد كتاً بالذات وبالعرض معاً. كالزمان. أتا كونه كيًاً بالذات فظاهر: وأمّا كونه كتاً بالعرض، فلتعلّقه بالحركة المتعلّقه بالمسافة.

وعلى اصطلاح الجمهور في معنى الجوهر والعرض. يتغيّر هذا التقسيم. لأنّ الواجب الوجود ليس بجوهر على تفسيرهم. كما سبق. والصورة المقوّمة لمـا تحلّ فيه. وكذا المادّة التي هي محلّها. هما 'جوهران على ذلك التفسير.

ووجه تقسيم الجوهر عندهم. إنّه:

إمّا جسم،

أو أجزاوه.

۱) هما: ۱. میج

أو أم غير ذلك.

والقسمان الأؤلان يسمّونهما بالمادّي. والقسم الثالث بالمفارق والروحاني.

ويقسّمون الأوّل إلى:

نفس المادة،

وإلى ما يقوّمها،

وإلى ما يتقوّم بها.

والأوّل: هو «الهيولى»، والثاني: هو «الصورة» ــ وهمــا جــزءا الجــــــم ـــ والثالث: هو «الجــــــم».

لتالت: هو «اجسم». ،

وأمّا المفارق:

فإمّا أن يتصرّف في المادّيات على الوجه الذي سبق. وهو النفس؛

أو لا تتصرّف فيها كذلك، وهو العقل.

وتقسيم العرض على الاصطلاحين متساوٍ.

تقسم الكمة

ويجب أن تعلم أنّ الكمّ:

إمّا أن يمكن أن تفرض فيه أجزاء تتلاقى على حدّ مشترك. وهو «المتّصل»: أو لا عكن. وهو «المنفصل».

والمتصل: إن كان قار الذات، أي يصح ثباته، فهو «المقدار»؛ وإلا فهو «الزمان».

والمنفصل هو «العدد».

والأوّل يختصّ بالوضع دون الأخيرين.\ والأوسط يختصّ بأنّه غير قــارّ الذات. دون الباقيين.

نقسع الكيف

وإنّ الكيف:

١) الأخيرين: الاخرين، مج

إمّا أن يكون مختصاً بالكيّات: كالتربيع والزوجية:

أو غير مختصّ بها.

وغير المختص:

إمّا أن يعتبر من حيث هو استعداد لامر مّا.

أو لا يعتبر من حيث هو كذلك.

والمعتبر فيه أنّه استعداد هو القوّة، واللاقوّة. كالمـصحاحية والصلابة ومــا يقابلهـا.

والذي لا يعتبر فيه أنّه استعداد.\ فإمّا محسوس بأحد الحواش الخمس الظاهرة. كملوحة ماء البحر. وحمرة الخجل؛

أو غير محسوس بأحدها، كصحّة المصحاح، وغضب الحليم.

ويعمّ الأوّلين كونهما لا يعتبر فيهما أنّهما كمال جوهر، بخلاف الثالث والرابع.

وللإضافة والحركة أقسام، الأليق بها أن تؤخّر عن هذا الموضع، وهذا الذي قد<sup>4</sup> ذكرته هو تقسيم حاصر<sup>6</sup> لجميع الموجودات الخارجية؛ بل ولجميع المفهومات الذهنية.

ومن ههنا إن شاء الله وبتوفيقه سبحانه. أشرع في الكلام في كلّ واحد من هذه الأقسام. وأحكامه، مبتدئاً بأختها وأضعفها. وهو أقسام الأعراض وجوديها واعتباريها. مترقياً عنها إلى الأشرف فالأشرف. والأقوى فالأقوى من الموجودات الجوهرية: فأذكر بعد الأعراض الأجسام. ثمّ النفوس. ثمّ العقول: ثمّ أختم الأبواب بالكلام في جلال الفني المطلق القيّوم. الواجب الوجود. جلّ جلاله، وعرّ مسلطانه. أ

١) استعداد: + عو القوة و اللاقوة ، مع كا قد: \_. مع كا حاضر ، صع حاضر ، حسو ٢٠ اللّه: + تمالى ، مع كا حكذا في النسخ كا حكذا في النسخ كا كورة الناج ٣ / ٢٠ «جلّ جلاله وعظم كبرياؤه»





## الفصل الأوّل في المقادير والأعداد التي يعمّها جميعها كو نهاكمّـة قارّة الذات \

أقسام المقدار، أي الكمّ المتّصل أقسام المقدار آثلاثة: خطّ، وسطح، وبُعد تامٌ وتسمّى «جسماً تعليمياً». فالخط: هو طول وحدة، دون اعتبار عرض وعمة.

والسطح: هو طول وعرض فحسب، دون اعتبار عمق.

و البُعد التامُّ: هو الطول والعرض والعمق.

والفرق بين هذه المقادير وبين الجسم الطبيعي. أنّ كلّ واحد منها قد يتبدّل على جسم واحد. مع أنّ ذلك الجسم بحاله لم تتبدّل. والمتبدّل غير ما ليس بمبدّل. ألا ترى أنّ قطعة من الشمع مثلاً إذا شُكَلت بأشكال مختلفة. كيف يزداد طولها تارةً. وينقص أخرى. وكذا عرضها وعمقها، مع جسميتها هي في جميع الأحوال.

فكلٌ من الخط والسطح والعمق عرض في الجسم، فجموعها ـ وهو البُعد النامّ ـ هو عرض أيضاً، إذ لا يتقوّم جـ وهر بمـجموع أعـراض لا مـقوّم له غيرها.

وليس لشيء من هذه الامتدادات وجود في الأعيان على الاستقلال.

ا) قارن: درّة الناج ج ٣ / ٥٣
 ا) مكذا في النسخ ٢ ) مكذا في النسخ ٢ ) مكذا في النسخ ٢ ) مكل ميو

أمّا الخط. فلأنّه لو وجد عيناً.\ لكان ما يلاقي منه جهة السطح غـير سـا يلاقي الجهة الأخرى. فينقسم في العرض.

والسطح لو وجد كذلك، لكان الملاقي منه لجهة الجسم غير المـلاقي مـنه <sup>٢</sup> للجهة الأخرى. فينقسم في العمق.

والبعد التام. لو قام بنفسه دون مادّة، لكان هو «الخسلاً» الذي سيتحقّق امتناعه.

ونحن إذا تخيّلنا الثخن من غير أن نلتفت إلى شيء من الموادّ. كان ذلك بُعداً تامّاً. هو الجسم التعليمي. وإذا تحيّلناه متناهياً فقد تخيّلنا سطحه. فإذا كـان تخيّلنا لسطحه من غير أن نلتفت إلى شيء ممّـا يقارنه في المـوادّ مــن اللـون والضوء. كان ذلك سطحاً تعليمياً. وعلى هذا قياس الخط التعليمي.

> اعـــتبارات المقدار

والبمد التام يمكن أن يؤخذ لا بشرط شيء. ويمكن أن يؤخذ بـشرط لا شيء. وأمّا السطح والخط التعليميان. فلا يمكن أحدهما بشرط لا شيء. بل كها لا يتحصّلان في نفس الأمر على الاستقلال. فكذا في التخيّل. لأنّا إذا تخيّلناهما. لا بدّ وأن نفرض للسطح أعلى وأسفل. وللخط عيناً ويساراً. فيكون المأخوذ الأوّل مع الجسم، والثاني مع السطح.

عــــرضية المقدار

ويدل على عرضية المقدار أنّه لو وجد في الخارج مفارقاً عن المادّة. لكان كونه كذلك إمّا لذاته. أو للوازمها. أو لأمر خارج عنهما. والأوّلان: يقتضيان كون كلّ مقدار كذلك.

والثالث: يقتضي كون الغني بذاته عن المحلّ. يصير محتاجاً إليه بأمر جائز المفارقة. والمحتاج إليه بذاته يصير غنياً عنه. بأمر هذا شأنه. وذلك محال: لأنّ

۱) جاء في *درّة التاج* ج ٣ / ٥٣: «اگر در اعيان باشد» (لو وجد في الأعيان) / وهو الأظهر ٢) منه: ـ ، تر

ما للشيء بذاته لا ينفك عنه بحال من الأحوال.

والسطح ليس هو فناء الجسم فقط، وإلّا لم يكن قابلاً للإشارة الحسية؛ بل هناك أمور ثلاثة:

فناء الجسم في جهة مميّنة. وليس بعدم محض. بل عدم أحد أبعاد الجسم وهو عمقه؛

ومقدار ذو طول وعرض فقط؛

وإضافة تعرض للفناء. فيقال لها بحسبها نهاية لجسم ذي نهاية؛ والإضافة عارضة لها. متأخّرة عنها.

وكون الشيء نهاية لقابل الأبعاد الثلاثة المتقاطعة على زوايا قائمة. يقتضي كونه قابلاً لفرض بُعدين منها فقط. وكنيته إنما هي باعتبار كونه مقداراً لا غير. وكونه سطحاً، هو باعتبار ملاحظة البُعدين اللذين هما: الطول والعرض. مع عدم ملاحظة البُعد الثالث، وهو العمق.

وإنَّما قُيد التقاطع بكونه على زوايا قائمة. لأنَّه لو لم يقيّد بذلك لأمكـن في السطح تقاطع أبعاد لا تنحصر. فضلاً عن الجسم.

وأمّا كونه على الزوايا القوائم. فلا يمكن أن يزيد في الجسم على ثلاثة. ولا في السطح على بُعدين. إذ الزاوية القائمة هي التي تحدث من قيام خط مستقيم على خط مستقيم، ولا ميل فيه إلى أحد الجانبين. فإن مال إلى أحدهما. فالتي هي أصغر من قائمة «حادةً»، والتي هي أكبر منها «منفرجة»، وذلك ظاهر عند النامّل.

وحال الخطّ في كونه يتناهى به السطح على قياس حال السطح في كونه يتناهى به الجسم. والخطّ يتناهى بنقطة. وليست النقطة من المقادير. ولا من الكيّة. إذ ليس يمكن أن يفرض فيها شىء غير شى.. وهو معنى قبول التجرّي الذي هو من خواصّ الكمّ. وإنّما المقادير بأسرها تتناهى بها. وتعرف بأنّهــا شيء ذو وضع لا ينقسم.

> لمسبّة حـصد أقسام الكـمّ المتصل ثبوتاً

وكون التقاطع المذكور على زوايا قوائم، دليل على أنّ المقادير لا تزيد على الثلاثة، التي هي: الخط والسطح والجسم التعليمي، إذ لا يمكن الزيادة على إمكان فرض أبعاد ثلاثة بهذا الشرط، ولهذا عبّرت عن الجسم التعليمي في هذا الكتاب بـ «البعد التام».

العدد، أي الكمّ المنفصل

والعدد هو الكمّ المنفصل. إذ ليس لأجزائه إمكان حدّ مشترك يتلاقى عنده. ولو فرض في نوع من العدد كالسبعة آحاد مرتّبة. فيها واحد متوسّط وعلى الجوانب آحاد. بطلت نوعيته الواحدة الكائنة قبل هذا الترتيب.

ثمّ إذا فرض فيها واحد بين إثنين يكون له طرف إلى كلّ واحد فينقسم، فتكون آحاده أموراً منقسمة؛ إمّا أجسام أو سطوح صغار، وبالجملة تكون كتيات متّصلة في أنفسها، وتعرض لها الوحدة والمددية. وكلامنا في الكمّ المنفصل بالذات، لا فيا يعرض له الكمّ المنفصل، فيكون كتاً منفصلاً بالعرض. فإنّ الذي يعرض له ذلك، قد يكون جوهراً، وقد يكون مقداراً، أو غيرهما. فالعدد من حيث هو عدد، لا حدّ مشترك فيه، ولا إمكان لأن يفرض فيه ترتيب ووسط وطرف؛ ولا أولوية لبعض آحاد العدد بالوسطية، ولا بالطرفية من بعض.

انحصار الكمّ المستفصل في العدد

وليس غير العدد كمّاً منفصلاً. لأنّ قوام المنفصل من المتفرّفات التي هـي مفردات التي هي آحاد. فإن أُخذ الواحد من حيث هو واحد فقط، لم يكن الحاصل من اجتاع أمثاله إلّا العدد.

۱) كذا في النسخ / *مرّة التاج ج ٥*٦/٥: «چــه قــوام سنفصل از مــتفرقاتي است كــي ايــُــــان مفرداتي اندكي آحادند». (... التي هي مفردات و هي آحاد).

وإن أُخذ من حيث إنّه إنسان أو حجر أو غير ذلك، لم يمكن اعتبار كونها كميّات منفصلة إلّا عند اعتبار كونها معدودة بالآحاد التي فيها. فهي إنّما تكون كمّيات منفصلة بالحقيقة. لكونها معدودة بالوحدات التي فسيها. فباذأ كمّياتها للنفصلة ليس إلّا لعدديتها لا غمر.

عرضية العدد و الوحدة والبرهان على كون العدد عرضاً، هـو أنّـه متقدّم بـالوحدات التي هـي أعراض. ومجموع الأعراض لا يكون جـوهراً. وعـرضية الوحـدات يـدلّ عليها وحدة الجوهر مساوية لوحدة العرض في مفهوم كونها وحدة، فـذلك المفهم،

إن كان جوهراً. استحال حصوله في العرض؛ لأنّ الجــوهر لايــوجد في العرض.

وإن كان عرضاً لم يمتنع حصوله في الجوهر. فوجب الجزم بكون الوحــدة عرضاً.

معرفة الوحدة وأنّهــا ليست بكمّ وظاهر أنّ الوحدة وإن كانت مبدأ العدد ومقوّمة له. فليست بعدد. ولاكمّ: إذ التعريف لهما لا يصدق عليها؛ بل أقلّ العدد إثنان. وهو الزوج الأوّل.

ونسبة الوحدة إلى العدد، ليست كنسبة النقطة إلى الخطّ، لأنّ الوحدة جزء العدد، والنقطة نهاية الخط، وليست بجزء منه، وإلّا لزم تركّب الخط من النقط، والسطح من الخطوط، والجسم من السطوح. وهذا هو معنى تركّب الجسم من الجواهر الأفراد؛ وستعلم ذلك، وامتناعه.

١) فيها: فها، مج (وكذا ساير الموارد في هذه النسخة)

٢) كتياتها: كتيتها، صو

٣) جاء في درّة الناج ج ٢ / ٥٦: «و دليل بر عرضيت وحدات آن است...» (و الدليـل عـلى عرضية الوحدات أنّ...)

وكلّ نوع من أنواع العدد له وحدة تا. باعتبارها يكون له لوازم وخواصّ. مثل الزوجية والفردية والمُنطقية والأصمية. وغير ذلك ممّا يشتمل عليه علم «الأرثماطيق».. وهذه الحواص ممتنعة الزوال.

وله اعتبار كثرة. وخصوصية تلك الكثرة هي نوعيته التي هو بها ما هو. فليس العدد ممّا لا حقيقه له مطلقاً. وكيف يكون لمما لا حقيقه له ـ لا في الحارج ولا في الذهن ـ خواصّ ولوازم ومناسبات عجيبة. قد أفرد لها علم. وفرّع منه فروع؛ فهو ممّا له حقيقة في الاعتبار الذهني وإن لم تكن له حقيقة زائدة في الوجود الخارجي. كما سبق.

وكل نوع من أنواع العدد فإغًا يتقرّم بالوحدات التي تبلغ جملتها ذلك النوع، والتكون كلّ واحدة من تلك الوحدات جزءاً من ماهيته. فأمّا الأعداد التي فيه. فليست مقوّمة له. مثلاً: العشرة ليست متقوّمة بالخمستين. فإنّه ليس تقوّمها بذلك أولى من تقومها بستّة وأربعة. أو سبعة وثلاثة. أو ثمانية وإثنين لا ولو كان أحد هذه مقوّماً لها. لكان كافياً في تقويها. ومن الحال أن يكون للشيء أمور كلّ واحد منها كافي في تقوّمه، فتكون العشرة من تسعة وواحد. أو من نوعين من العدد، إغًا هو من خواصها ولوازمها الخارجة عن ماهيتها. فإذا عرفت بأنّها عدد مركّب من عدد كذا وعدد كذا. فهو رسم وتنبيه، لا حدًّ. وحال النوع من العدد في وحدته باعتبار، وكثرته باعتبار آخر. كحال المقدار في وحدته من جهة الأتجزاء التي فيه بالقوّة.

## الفصل الثاني في الكمّية غير القارّة وهي الزمان '

الزمـــــان وكـــــيفية افتراضه إذا فرضنا ثلاثة أجسام متحرّكة على ثلاث مسافات معاً. كثلاث كُرات مساوية يحرّكها ثلاثة أجسام المجهات مختلفة: احداها أسرع، والأخرى أبطاً، والثالثة متوسّطة بينها؛ وابتدأت بالحركة معاً فتحرّكت السريعة مشلاً دور تين، والبطيئة دورة واحدة، وانتها معاً، والمتوسّطة كُفّت عن الحركة قبلها. ودارت دورة واحدة؛ فالسريعة والبطيئة، اشتركتا في الابتداء والانتهاء معاً، وتخالفنا في المسافة، والمتوسّطة شاركت البطيئة في المسافة، ولم تشارك السريعة فيها؛ فتكون السريعة خالفت البطيئة والمتوسّطة في المسافة، والمتوسّطة المسافة.

وذلك الشيء ليس هو المحرّك. ولا المتحرّك ولا الحركة. ولا ما يتعلّق بها من المسافة والسرعة والبطء. لأنّ محرّك واحدةٍ غير محرّك الأخرى. والمتحرّك غير المتحرّك الآخر وحركته غير حركة الآخر ولا متعلّقه بها. وبينها معية تتساوى في البعض منها. وهي ما منه. وما إليه.

ويشترك الكلّ في شيء منها. وهو ُ المدّة والزمان، واشترك الثلاث في قطعة منه. وإثنتان في الكلّ.

فهذه المدّة والزمان أدركت ملحوظة بالذهن، ولا تساوي جزءها كلّها كها

اللات: ثلاثة، مج
 جزاء «إذا فرضنا...»

۱) قارن: *درّة التاج* ج ۳ / ۵۸ ۲) مختل*فة*: + و ، مج

۱) محتقد: + و ، ه ۵) هو: هی ، مج

في سائر المقدّرات. فإنّ الكرة السريعة لا يمكن أن تتحرّك في تلك المدّة بتلك السرعة أكثر من الدورتين. ولا أقلّ: ولا البطيئة في المدّة المفروضة يمكن أن تتحرّك مثل حركتها.' ولا أكثر.

وإنّية الزمان ظاهرة بهذا التنبيه. لكن ماهيته خفية.

تنبيه في ماهية الزمان وانّيته

وكما ينبّه على إنّيته وماهيته أيضاً. أنّ القبلية التي لا تجتمع مع البعدية \_ وهي السابقة على وجود الحادث \_ ليست نفس العدم: فإنّ العدم قد يكون بعد. كما يكون قبل ومع وبعد: فهي بعد. كما يكون قبل ومع وبعد: فهي شيء آخر لا يزال فيه تجدّد وتصرّم على الاتّصال. فهو متّصل في ذاته غير قار الذات.

فإنّا لو فرضنا متحرّكاً يقطع مسافة. يكون حدوث حادث مّا مع انقطاع حركته. فيكون ابتداء حركته قبل هذا الحادث، ويكون بين ابتداء الحركة وحدوث الحادث قبليات وبعديات متصرّمة ومتحدّدة، مطابقة لأجزاء المسافة والحركة، فتكون هذه القبليات والبعديات متّصلة اتّصال المسافة والحركة.

فالشيء الذي هو غير قار الذات \_ السابق على الحادث المتَصل اتَصال المقادير \_ هو الزمان. وليس له مفهوم غير اتَصال الانقضاء والتجدّد.

تسبصرة في كيفية اعتبار التقدّم والناخسر في أجزاء الزمان

وإذا لم يفرض الذهن في هذا الاتصال تجزّياً بالفعل. فلا تقدّم فيه ولاتأخّر. والأجزاء المفروضة فيه لا يفرض لها تقدّم وتأخّر. بل تصوّر عدم استقرارها \_ المستلزم لتصوّر تقدّم وتأخّر \_ هو حقيقة الزمان.

فالتقدّم والتأخّر لاحقان له لذاته. ويلحقان غيره بسببه: وذلك الغير هو كلّ ما له حقيقة غير عدم الاستقرار يقارنها عدم الاستقرار. كالحركة وغيرها. ولانحتاج ' إلى ' أن نقول: اليوم متأخّر عـن أمس. لأنّ نـفس مـفهوميهها يشتمل على معنى هذا التأخّر. بخلاف العدم والوجود وغيرهما.

ولو كان ما ذكرناه تعريفاً حدّياً أو رسمّياً للزمان. لكان قد أخذ الزمان في حدّ نفسه. فإنّه لا يصحّ تصوّر المعية والقبلية والبعدية. إلّا مع تصوّر الزمان. فلا يؤخذان في تعريفه.

عدم اعتبار السرعة والبسطم في تعريف الزمان وكذا الحركة السريعة والبطيئة المذكورتان في التنبيه المذكور أوّلاً لايمكن أخذهما في تعريفه، لأنّ السريعة هي التي ً تقطع مسافة أطول في زمان مساوي أو أو أقصر، والبطيئة على الحلاف من ذلك. فالزمان ماخوذ في تعريفها. بل ماقيل مهنا يجري مجسرى المنتهات على حقيقة الزمان.

كيف أنَّ الزمانِ هو مـــــــتدار للــــــحركة والقبلية والبعدية. إذا أخذا من حيث يقعان في زمان معين، كان حكمها حكم غيرهما في لحوق قبلية وبعدية أخرى. يعتبرهما الذهن به. ولا يمنقطع ذلك إلا بانقطاع الاعتبار الذهني. وهما إضافتان يجب وجود معروضيها في العقل معاً. لا في الخارج كذلك. وهما من الأمور الاعتبارية، لا الخارجية؛ ولا يعتم تعلقها في جميع الأزمنة.

وإذ قد ثبت أنَّ قبلاً قد يكون أبعد من قبل وأقرب منه، فالقبليات لها مقدار، وهو غير ثابت. كها عرفت؛ فلا يكون مقدار الجوهر أو هيئة تتصور ثباتها، فهو مقدار لهيئة لا يتصور ثباتها، وهي «الحركة».

١) ولانحتاج: فلانحتاج ، مج ) إلى: ــ، مج

۲) التي: ـ، جنو ٢) التي: ـ، جنو

٥} قيل: + إلى، تر

۲) درّة التابع ج ۱۰/۳۰ «پس مقدار جوهری یا مقدار هیئتی نباشد». (فلا یکون مقدار جوهر أو مقدار هیئة).

فاهية الزمان أنّه مقدار الحركة. لا من جهة المسافة. بل من جهة المتقدّم للم المن المن المن والمتأخر اللذين لا يجتمعان. وأنت تعلم من تأخيرك لأمر. إذا أدّى إلى فوات ما يتضمّن تقديمه. أنّ أمراً ما قد فاتك. وذلك الفائت هو الزمان. وتعلم أنّه مقدار حركة بما يُرى من التفاوت وعدم الثبات.

والفطرة السليمة. يستغني بهذا في إثبات الزمان وبيان ماهيته عن جميع ما مرّ من التنبيهات السابقة. مرّ من التنبيهات السابقة. وقد عبّر عن الزمان أيضاً بأنّه اعتبار التقدّم والتأخّر والقبلية والبعدية في الأمور الموجودة والمعدّرة في الوهم. وتعتبر القبلية والبعدية بالنسبة إلى «الآن» الوهمي الدفعي. والزمان الذي حواليه. فالأقرب من أجزاء الماضي إليه بعد. والأبعد قبل. والمستقبل بخلاف هذا.

ليس للزمان مبدأ زماني ومستطع زمساني

ولا مبدأ زماني للزمان، وإلّا لكان له قبل لا يجتمع مع بعده، وليس ذلك القبل نفس العدم، ولا أمر ثابت يجتمع معه؛ لما مرّ؛ فهو أيضاً قبلية زمانية. فيكون قبل جميع الزمان زمان، وهو محال.

وبقريب^ من هذا يتبيّن أن لا مقطع زماني له. إذ يلزم أن يكون له بَـعد. وبَعده ليس عدمه، إذ قد يكون العدم قبل. ولا شيء ثابت. كما سبق. فيلزم أن يكون بعد جميع الزمان شيء منه. فلا ينقطم ما فرض أنّه قد انقطم؛ هذا خلف.

ولا يلزم من هذا. كون الزمان واجبأ لذاته. إنَّما كان يلزم ذلك لو لزم من فرض عدمه المحال كيف كان. أمّا إذا لزم المحال من فرض عدمه قبل ثبوته أو إنَّ الزمسان ليس بواجب لذاته

المتقدّم: التقدّم، صبح
 ماهيته: ماهية، صبح
 عليهما ومن... التنبيهات: ــ ، مبج

١) الحركة: للحركة، مج

٣) المتأخّر: التأخر، مج

٥) به: ـ. ميج

٧) المقدّرة: القدرة ، مج

٨) بقريب: تقريب، صبو /بقريب: بقرب، مج

بعد ثبوته ــ لا مطلقاً ــ لم يلزم وجوبه بذاته.

الآن ووجوده

والآن في الزمان كالنقطة في الخيط. وهبو طرف مبوهوم ببين الماضي والمستقبل؛ به متّصل أجزاء الزمان بعضها ببعض. وإذ ليس للزمان طرف فلا وجود لهذا الآن. إلّا في الذهن. وكها أنّ النقطة ليست مقوّمة للخط، كذلك الآن ليس مقوّماً للزمان. وسيتحقّق ذلك فها بعد، فهو عرض حال في الزمان. هو حدّ مشترك بين ماضيه ومستقبله. والماضي ليس بمعدوم مطلقاً، بل هو معدوم في المستقبل، والمستقبل، والمستق

إنَّ السافة لا توجب التقدَّم والتأخِّر برأسها وليست المسافة وحدها هي السبب في التقدّم والتأخّر اللذين في الزمان. وإلّا لما كانت المسافة الواحدة تقع فيها حركة متقدّمة ومتأخّرة بالتعاود؛ بل للمسافة مدخل ما في ذلك. وهو ظاهر.

وقد قمّم الزمان إلى أجزاء من السنين والشهور والأيام والساعات. وغير ذلك. وأجزاء الزمان الدائم هي جزئيات الزمان المطلق. ولا يتقدّم جزء مفروض من الزمان على جزء آخر منه تقدّماً زمانياً؛ بل يتقدّم عليه بالطبع. والسابق منها شرط معد للّاحق؛ لانّك ستعلم أنّ الحركات هي سبب حدوث الحادثات. والحركة حادثة، وكلّ حادث له علّة حدوث من الحركات، فالحركة كذلك. فتقدّم جزء من الحركة على جزء آخر طبعي، لا زماني.

وليس بعض أجزائها أولى بالعلّية من بعض بحسب ماهيتها، بل الأولوية بحسب أمر خارج من فاعل محرّك وقابل. هو أجزاء المسافة.

وتعين المراد بالتقدّم الطبيعي بسبب الفاعل. وجزء آخر من المسافة. والوصول إلى ذلك الجزء أيضاً. بسبب المسافة والجزء الآخر:

۱) فيها: فها، مج ٢) هكذا في النسخ / جاء في درّة الناج ج ٣ / ١٢: «و تعيّن مر او به تقدّم طبيعي به سبب فاعل ٤٤:

ومعية ما هو في الزمان للزمان غير معية شيئين يقعان في زمان واحد. لأنّ الأولى تقتضي نسبة واحدة لشيء غير الزمان إلى الزمان. هي متى ذلك الشيء. والأخرى تقتضى نسبتين تشتركان في منسوب إليه واحد بالعدد. هو زمان مًا.

> نقدّر الزمــان بالحركة

وكما تقدّر الحركة بالزمان كذلك يقدّر الزمان بالحركة. كما يدلّ المكيال على المكيل تارةً. والمكيل على الحركة. وكذا تدلّ المسافة عـلى الحركة. والحركة على المسافة.

ويكني في تحقق الزمان حركة واحدة، ولا أي حركة، بل الحركة التي لا بداية لها، ولا نهاية. لتكون حافظة له. وكما أنّ المقدار الموجود في جسم يقدّره ويقدّر ما يحاذيه ويوازيه. كمقدار مسطرة، كذلك مقدار الحركة الواحدة، وهي الحركة التي يقدّرها الزمان، يقدّر به سائر الحركات. وكما ليس يجب أن يكون ذلك المقدار في المسطرة متعلقاً بالمقدّر والمقدّر، كذلك هذا المقدار يكني في تقديره لمائر الحركات أن يكون مقداراً لحركة واحدة.

إن عـــلة الزمــان لاتقع في الزمـان

ولكون الزمان غير قارّ الذات، فلا يكون شيء منه حاضراً. وكلّ ما هو علّة للزمان أـ تامّة كانت أو ناقصة ـ فلا يكون في الزمان. ولا معه، اللّهمّ إلاّ في التوهّم، حيث يقيس الوهم هذه الأشياء إلى الزمانيات.

وإذا قيل: السكون في الزمان. أو مقدّر به. فهو تجوّز: بمـعنى أنّـه لو كــان الساكن متحرّكاً لكان مقدار حركته كذا.

والجسم إذا قيل في الزمان. فإنَّما هو من جهه حركته.

ونسبة الزمان إلى الحركات. كنسبة الذراع إلى المـذروعات. وكونه مقداراً للحركة ليس بأمر زائد على الحركة في الأعيان. قائم بها؛ إنَّا هو زائد بحسب

١) تَدَلُّ: .. مج ٢) يَقَدَّرها: يقَدَّر بها، مج

۳) في درّة التاج ج ۳ / ۱۳: «و آن حركتي است كي زمان مقدار اوست، تقدير كنند به او ، يعني
 به مقدار آن حركت، ساير حركات را»

سعق الدهسر

و النبر مد

والأزل والأبد

الاعتبار الذهني. من حيث يلاحظ الذهن كون الحركات متشاركة في كونها حركة. ومختلفة في مقاديرها التي هي أزمنتها.

وكما أنّ المقادير القارّة الذات تشاركت في المقدارية. وزاد بمعضها عملى بعض. ولم يلزم من ذلك أن تزيد بعض المقادير على بعض بأمر وراء المقدار. فكذا الحمال في الزمان بالقياس إلى الحركة.

ولا ينتسب إلى الزمان شيء بأنّه حاصل فيه. إلّا إذا كان ذلك الشيء من الأشياء التي فيها تقدّم وتأخّر. وماض ومستقبل. وابتداء وانتهاء. وذلك همو الحركة أو ذو الحركة: فإنّ كلّ أمر زماني فله متى. ويصحّ عليه الانتقال في متاه. وما هو خارج عن هذا. فإنّه يوجد مع الزمان، لا فيه.

وهذه المعية:

إن كانت بقياس ثابت إلى غير ثابت، فهو «الدهر».

وإن كانت بقياس ثابت إلى ثابت، فأحقَ ما يسمّى به «السرمد».

وهذا الكون أعني كون الثابت مع غير الثابت. والثابت مع الثابت. بـــإزاء كون الزمانيات في الزمان. فتلك المعية. كأنّها «متى» للأمور الثابتة.

ولا يتوهّم في الدهر. ولا في السرمد امتداد. وإلّا لكان مقدّراً بـالحركة. والزمان كمعلول للدهر والدهر كمعلول للسرمد. فإنّه لولا دوام نسبة علل الأجسام إلى مبادئها. ما وجدت الأجسام. فضلاً عن حسركاتها: ولولا دوام نسبة الزمان إلى مبدأ الزمان. ما تحقّق الزمان.

ودوام الوجود في الماضي هو «الأزل». ودوامه في المستقبل هو «الأبـد». والدوام المطلق يعمّ الدهر والسرمد.

٢) والزمان: ــ، مج
 ٤) للسرمد: السرمد، عج

١) السرمد: الشرط ، مج٢) للدهر: الدهر ، مج

## القصل الثالث ١

فيا لا يسعتبر فسيه مسن الكيفيات أنَّسه كسال جوهر. وهـو مـا يختص بالكيّات منها وما يعتبر فيه أنّه استعداد فحسب "

> الكـــيفيات الخــــنصّة ـــالكيّات

أمّا الكيفيات المختصّة بالكيّات. فهي التي لا يتصوّر عروضها لشيء ما إلّا بواسطة كتيته. ويدخل فيها ما يكون كذلك بكلّه كالإستقامة والانحناء. أو ببعض أجزائه كالحلقة المركّبة من: لون وشكل. وهي كـذلك. لمـا فـيها مـن الشكل فقط.

وينقسم هذا النوع إلى:

ما يكون مختصًا بالكيّة المتّصلة.

وإلى ما يكون مختصًأ بالكميّة المنفصلة.

والمختصّ بالمتّصلة إمّا شكل وحده. أو غيره.

وذلك الغير:

إمّا مركّب مع الشكل كالخلقة".

أو غير مركّب معه كالإستقامة.

والذي يختصّ بالكيّات المنفصلة، هو كالزوجية والفردية.

ومعنى الاستقامة في الخطّ كونه بحيث إذا افترض عليه نقط ً كانت في سمت واحد. أي لا يكون بعضها أرفع. وبعضها أخفض.

۱) قارن: *درّة التاج* ج ۳ / ٦٥

اللفظة مهملة في النسخ ويمكن أن يقرأ ما فيها: كالحلقة. إلا أنَّ ما جاءً في درة النساج وما
 بيا تقط معلية في النسخ ويمكن أن يقرأ ما فيها: كانقط: مقط . ميج

الخطآ

وقد يعبّر عن «الخط المستقم» بأنّه الذي تنطبق أجزاؤه بعضها على بعض على جميع الأوضاع. بخلاف المنحني. فإنّه ربّما انطبق قوسان إذا جعل مـققر احداهما إلى محدّب الأخرى. أمّا على غير هذا الوضع فلا ينطبق.

وقد يقال: هو أقصر خطّ يصل بين نقطتين. أو: هو الذي إذا أثبت نهايتاه وفتل لا يتغيّر وضعه، أو: أنّه الذي يستر وسطه طرفيه.

و «استواء السطح» هو كون الخطوط المفروضة عليه في جميع الجمهات مستقيمة، و «استدارة السطح المستوى»، هو\ أن يحيط بــه خـط مســتدير، يفرض في داخله نقطة تتساوى جميع الخطوط المستقيمة الخارجة منها إليه.

الكة و الدائــــ ة و «كرية الجسم» هو أن يحيط به سطح مستدير، يتأتَّى أن يـفرض في داخله ' نقطة، تكون كلّ الخطوط المستقيمة الخارجة إليه منها متساوية.

وتنصور «الدائرة» من توهمنا ثبات أحد طرفي الحنط المستقيم. مع إدارة الطرف الآخر، إلى أن يعود إلى وضعه الأوّل. والنقطة الثبانية هي «مركز الدائرة». والخط المارّ بالمركز من الحيط الى الحيط، هو «قطرها».

والكرية تتصوّر من توهّم ثبات قطر الدائرة، مع إدارة نصفها إلى أن يعود إلى وضعه أوّلاً. والخط الذي يمرّ بمركز الكرة من محيطها إلى محيطها يسمّى «قط الكة».

وإذا توهَّمنا حركة الكرة مع ثبات قطر من اقطارها. فذلك القطر محورها. وطرفاه «قطباها»، والدائرة التي بعدها من قطبي الكرة بعد واحد هي «مِنطقة الكرة».

الخـــروط والأسطوانية والشكيا والخلقة

والخروطية في الشكل نتصوّرها من كوننا نتوهّم عُ خطّاً قامّاً في السمك.

۲) داخله: ـ.، صبق ۱) هو: ۱۰ صبق ۳) تکون: ــ، تر

٤) نتوهُّم: بتوهُّم، صبو

خارجاً من مركز الدائرة. غير مائل إلى جانب من الجوانب. مع أنّا نصل من محيط الدائرة خطّين إلى طرفي الخلط القائم. حتّى حدث مثلّث. ' وتوهّمنا ثبات الخلط القائم ' مع إدارة المثلّث [الى أن يعود إلى وضعه الأوّل]. ''

وأسطوانية الشكل نتصوّرها من توهّم خطين قائمين في السمك، خارجين: أحدهما من مركز الدائرة. والآخر من محيطها. مع كوننا أنصل بينواحد من طرفيهما بخط مستقيم، حتى يحدث سطح، ويتوهّم ثبات الخـط الخـارج مـن المركز. مع إدارة هذا السطح. إلى أن يعود إلى وضعه الأوّل.

و «الشكل» ليس نفس حدّ الجسم، أو حدوده؛ بل هو هيئة تلزم الجسم المحدود من حيث هو محدود. وإن كان بشركة من الحد، ومشروطاً به.

وليست الدائرة في الخط. ولا الكرة في السطح. وإن كانت الدائرة لا تتمّ إلّا بانعطاف خط. والكرة لا تتمّ إلّا بتقبيب سطح.

ولو كانت الدائرة في مجرد الخطّ، لكانت استدارة أو تقويساً.

ولو كانت الكرة في السطح لكان إمّا تقعيراً بحسب ما يـلي جـانب التجويف. أو تقبيباً بحسب ما يلي الأمر الخارج.

فالحق أنَّ الكرة جسم لا سطح. والدائرة سطح لا خط. والزواية هيئة تحصل للمقدار من حيث هو ذو حدّ أكثر من واحد. ينتهي عند حدّ مشترك. و «الخلقة» شكل من حيث إنّه في جسم طبيعي أو صناعي. مخصوصاً بما

١) أى مثلَّت القائم الزاوية ٢) حتى حدث مثلَّث... القائم: ..، تر

۳) جاء فی *مرّة الناج* ج ۳ / ۱۲ هذه الفقرة ملخّصاً: «و تصوّر مخروط به آن که مثلثی قساتم الزاویه را بر احد ضمّعی القائمه بگردانند تا با وضع اوّل رسد»

٤) كوننا: كونها ، مج

ه) جاء في درّة التآج ج ۲ / ۲۲ هذه الفقرة أيضاً ملخصاً: «و تصور اسطوانه به آنكه ذو اربعة اضلاعي را بر يك ضلع بكردانند تا با وضع خود آيد»
 مكذا في النسخ

يصحّ إبصاره. فهي حالة تحصل من اجتاع اللـون والشكـل. وبـاعتبارهما ` يوصف الشخص بالحسن والقبح.

وما يتعلق من الكيفيات بالكمّ المنفصل فموضعه علم «الأرثماطيقي»، وهو غير مناسب لغرض هذا الكتاب، وقد أهسلت ذكر كثير ممّا يستعلق بالكمّ المتصل، البعض منه لهذا السبب، والبعض لوضوحه كالتربيع والسئليث واشباهها. وما عرّفتُه ههنا من الكيّات فهو آتٍ بالفرض، والمقصود من ذكره بالذات، إنّا هو الكيفيات المتعلقه به. لافتقار ما عرّفتها به اليه.

الكـــيفيات الاستعدادية وأمّا الكيفيات الاستعدادية. <sup>7</sup> فمنها تهيّؤ لقبول أثرٍ مّا بسهولة أو سرعـة. وهو وهن طبيعي. كالمعراضية واللين. وتسمّى «اللاقوّة».

رمنها تهيّؤ للمقاومة وبطء الانفعال. كالمِصحاحية على الصلابة. وذلك هـو الهيئة التي بها صار الجسم لا يقبل المـرض. ويـتأتي عـن الانـغـار °. لا أنّـه لايمرض، ولا ينغمر. ويسـتـى «القوّة».

ويشتمل أقسام هذين \_ أعني القوّة واللاقوّة \_ كونها استعدادات. تتصوّر في النفس بالقياس إلى كالات، وهي وإن كانت في أنفسها كهالات فليس المعتبر ههنا كهاليتها. بل كونها استعداداً لكمال غيرها. ولا يراد بالكمال همهنا ما يكون فضيلة للشيء أو ملاغاً له. بل معناه: كونه نهاية استعداد مًا. لاغير.

ويدخل في هذا النوع من الكيفيات كثير من الكمالات المحسوسة وغمير الحسوسة، لا باعتبار كماليتها. بل باعتبار إعدادها لكمال آخر.

۱) باعتبارهما: باعتبارها، صبق، تر ۲) عرّفتها: عرّفها، مج

٣) الاستعدادية: الاستعداداية ، مج

عكذا في النسخ، ولم تذكر هذه الصيفة في كتب اللغة، ولكن كثيرة الاستعمال في الكتب العقلية والطابية، وصيفتها على وزن البغمال ندل على مبالغة الصحة
 الانتمار: الانتماز، صبح

و«قوّة الانفعال»: قد يكون مقصور النهيّؤ ﴿ نحو شيء واحد ــ كقوّة الفلك على قبول الحركة، دون السكون ــ وقد يكون النهيّؤ نحو أشياء تـزيد عــلى واحد. كقوّة الحيوان على الحركة والسكون، ولكن باعتبارين كهاسبق.

وقد يكون القابل قابلاً للشيء. دون حفظه ـكقوّة قبول الماء للشكل ـوقد يكون قابلاً وحافظاً معاً. كقبول الحجر له.

والقوّة: الشديدة إذا اشتدّ تأثيرها. يشتدّ امتناعها عن التأثّر. ۚ وكلّ متأثّر يقصر من حيث تأثّره عن قوّة ما يؤثّر فيه.

والقوّة قد تكون بحيث أيّ شخص اتّفق مصادفتها له. تبق القوّة بعده: وقد تكون بحيث تستوي نسبتها إلى أيّ واحد كان من الأشخاص. إلّا أنّها إذا صادفت واحداً من الجملة تخور ولا تبقى بعده.

والقوّة إذا أخذت متخصّصة بشيء واحد لسبب يخصّها به في الغرض أو في الأعيان. فإذا رفع ذلك الشخص بطلت عمن الأعيان. فإذا يعن كونها قوّة على ذلك الشخص، من حيث هو ذلك المعيّن، وإن كانت باقية في نفسها.

٢) التأثّر: التأثير، صبو

١) التهيُّق: الهيو (؟)، مج

٣) تخور: تضعف، تفتر

٤) ذلك: + أعنى القوة واللاقوة كونها استعداداً، تر

## الفصل الرابع في الكيفيات المحسوسة بالحواسّ الظاهرة `

الحسوس من الكيفيات بالحسّ الظاهر غنى عن التعريف بالحدّ أو الرسم، الحسوسات وأنسامها وأنسامها وأنسامها وتنقسم على مفهوم إسم بعضها، وتنقسم على حسب انقسام الحواسّ التي يحسّ بها إلى خسه أقسام:

السلموسات

■ القسم الأوّل: الملموسات.

وأذكر منها إثنتي عشر وهي: الحسرارة. والبرودة؛ والرطسوبة واليسبوسة؛ واللطافة والكنافة؛ واللزوجة. والهشاشة؛ والجفاف والبلّة؛ والثقل والحفة.

فــ «الحرارة»: من شأنها تفريق المختلفات. وجمع المتشاكلات. ۗ لأنَّها تفيد الميل المصمّد بو اسطة التسخين.

فا يتركّب من أجسام مختلفة في اللطافة والكثافة، فألطفه أقبل للخفة من الحرارة، كالهواء الذي هو أسرع قبولاً لذلك على الأرض.

فإذا عملت الحرارة في المركب بادر الأقبل لها إلى التصعد قبل مبادرة الأبطأ. والأبطأ دون العاصى. فتتفرّق الأجسام المختلفة الطبايع التي حصل منها

١) قارن: درّة التاج ج ٢ / ٦٨

٣) في درّة الناج ج ٣ / ٢٩: «المشاكلات» / وهو تصحيف

٤) لذلك: ... تر / هكذا في النسخ والأصح: تلك، أي الخفة

٥) هكذا في النسخ / والأصعّ: لها

المركّب. ثمّ يحصل منها عند تفريق تلك الأجزاء اجتماع المتشاكلات بمقتضي طبائعها إذا لم تكن بسائط المركّب شديدة الالتحام. أمّا إذا كان التحامها شديداً وكان اللطيف والكثيف قريبين من الاعتدال، فقد يحدث لقوة الحرارة حركة دورية، كما في الذهب. فإنّ اللطيف إذا مال إلى التصعد جذبه الكثيف إلى أسفل، فاستدارت حركتها، فإن كان مع شدّة الالتحام اللطيف عالياً جداً صعد بالكثيف. وإلّا أثرت النار في تسييله إن لم يغلب الكثيف جداً، وإن غلب عجداً لم يقدر على تسييله.

هذا كلّه إذا لم تقترن بالمركّب صورة. تمنع من شيء من "ذلك. أو تقتضي خلافه. ودلّت التجربة على أنّ من أسباب الحرارة الاستضاءة والحركة ومجاورة النار. إذا كان القابل لشيء من ذلك قابلاً للحرارة؛ أمّا إذا لم يكن قابلاً لها.

و «البرودة»: ليست عدم الحرارة. لأنّها محسوسة بالذات. ولا شيء من العدم كذلك. بل التقابل بينهها تقابل التضاد. وتأثيرها على خلاف تأثير مقابلها.

و «الرطوبة»: هي الكيفية التي بها يكون الجسم سهـل التشكّـل بشكـل الحاوي. [و] سهل الترك له.

و «اليبوسة»: هي الكيفية التي بها يصير الجسم قابلاً لذلك التشكّل وتركه سر.

و «اللطافة»: رقّة القوام. والكثافة: غلظه.

و «اللزوجة»: هي سهولة قبول الجسم للتشكّل بأي شكل أريد مع عسر تفريقه. وإذا قصد تفريقه امتدّ متّصلاً.

و «الهشاشة»: هي كونه بحيث يسهل تفريقه. ويعسر تشكيله.

۱) حرکتهما: حرکتها، مج ۲) غلب: اغلب، صبو ۲) من: ممن ، صبو

و «الجفاف»: ' هو الحالة التي للجسم بسبب كونه لا تقتضي ' طبيعة نوعه الرطوبة، ولا هو ملاصق لذي رطوبة؟.

و «البلَّة»: هي الحالة التي للجسم بسبب أنَّه مع كونه غير مقتض للرطوبة هو ملاصق لجسم رطب.

و «الثقل»: هو ما يتحرّك به الجسم إلى جهة السفل، و<sup>4</sup> توجبه البرودة.

و «الخفّة»: ما يتحرّك به إلى جهة العلوّ وتوجيه الحرارة؛ وكلاهما عبر ف بالتجربة؛ فإنّا جرّبنا أنّ صعود الجسم، يشتدّ بشدّة حرارته، ويضعف بضعفها. وآنَ نزوله يشتدّ ويضعف بحسب حال برودته في الشدّة والضعف. ولولا أنّ الحرارة تقتضي التصعيد. والبرودة تقتضي خلافه. لما كان الأمر كذلك.

■ والقسم الثاني من الكيفيات الحسوسة هو المذوقات.

والذي نعرفه من بسائطها تسبعة، هي: المرارة، والحرافية، والملوحة، والعفوصة، والحموضة، والقبض، والدسومة، والحلاوة، و٦ التفاهة.

وربَّما كان للشيء طعم في نفسه. لكنَّه لشدَّة تكاثفه لا يتحلَّل مـنه شيء يخالط اللسان. حتى يدركه، ثمّ إذا احتيل في تلطيف أجزائه أحسّ منه بطعم، كما في الحديد والنحاس.

وقد يجتمع طعمان في جسم واحد، كالمرارة والقبض في الحُضُض، ٧ ويستى «بشاعة»: وكالملوحة والمرارة في السبخة^ ويسمّي «زعوقة».

وربُّما اجتمع من الكيفية الطعمية والتأثير اللمسي أمر واحد لا يستميَّز في

١) الجفاف: الخفاف، صبق

۲) رطوبة: رطوبته، مع، تر

٥) العقوصة: العقوضة ، حسو ٧) الخُضض: عصارة شجرة

٨) السبخة: الارض التي ذات ملح ونزَّ، ويقال بالفارسية: سُوره زار

المستذوقات

۲) طبیعة: ـ، صنو، تر

٤) و: ـ، مج

٦) الدسومة والحلاوة و: ... تر

الحسّ ـ كالطعم والتفريق مع الإسخان ـ فإنّه قد يحصل منها حرافة. أو لا مع الإسخان وقد يوجبان جموضة؛ وكالطعم مع التكثيف اللذين ربّما أوجبا عفوصة. وربّما كان ذلك هو السبب لتكثير ما يحسّ به من الطعوم. أو من جملة أسبابه.

ولم أجد وجه حصر للطعوم في عدد. لا في نفس الأمر. ولا بحسب ما يمكن في حتى البشر الإحساس به.

■ والقسم الثالث: المشمومات.

وليس لها أسهاء مخصوصة. إلّا من جهة الموافقة والمخالفة \_ بأن يقال رائحة طبية أو مُنتنة. ويختلف ذلك باختلاف أحوال الذين يحسّون بها. فإنّ الموافق لشخص قد يكون مخالفاً لآخر \_ أو من جهة ما يقترن بها. كها يقال: رائحة حلوة أو حامضة. ولا أعرف لها وجه حصر.

الأصـــوات والحـــروف

المشتمومات

■ والقسم الرابع: المسموعات، وهي الأصوات والحروف. والسبب الذي نجده محدثاً لها هو تموج الجسم السيال الرطب، كالماء والهواء.

وليس المراد من التموّج حركة انتقالية من ماء أو هواء واحد بعينه. بل هو أمر يحدث بصدم<sup>؛</sup> بعد صدم. وسكون بعد سكون.

وسبب التموّج: إمساس عنيف، هو °القرع، أو تفريق عنيف هوالقلع.

أمّا القرع فإنّه يحوج الماء والهواء إلى أن ينقلب من المسافة التي سلكها

١) كذا في النسخ / والصعيح: منهما

۲) جاء في درة التاج ج ۲ / ۷۱: «چه از آن حرافت حاصل شود يا يي اسخان»

٣) أو: و، مج ٤) الصدم: الضرب، الإصابة

٥) أمر يحدث بصرم... هو: \_، مج

٦) هكذا يمكن أن يُقرأ ما في النّسخ لأنها مهملة /جا، في درّة الشاج ج ٣ / ٧٢. منقلب (أن بنقلب)

القارع إلى جنبتيها بعنف شديد. وكذا القلع. ويلزم منهما جميعاً انقياد المتباعد منهما للتشكل والتموّج الواقعين هناك.

ويتوقف إحساسنا بالصوت فيها جرّبناه وإن جاز أن لا يكون شرطاً مطلقاً على وصول الهواء الحامل له إلى الصاخ، لأنّه يميل من جانب إلى جانب عند هبوب الرياح. ومَن أخذ أنبوبة طويلة ووضع أحد طرفيها على فه، وطرفها الآخر على صاخ إنسان، وتكلّم فيها بصوت عالٍ، سمعه ذلك الإنسان دون الحاضرين. وإذا رأينا إنساناً من البعيد عضرب بالفاس على الحشبة، رأينا الضربة قبل ساع الصوت.

وليس الصوت نفس القرع أو القلع، لأنّها في نفسَيمها محتلفان؛ مع إنّا نفهم العــــون الصوت دون الحاجة إلى تعقّل قلع أو قرع، أو أنّ لهما مدخلاً فيه. ثمّ أنّهها يدركان بالبصر وغيره. وهو لا يدرك إلّا بالسمع. وأيضاً فإنّه يبقى بعد فواتهها. وليس بخق عليك من هذه الفروق أنّه غير الحسركة والتموّج. ولو كان الصوت أمراً لا يحصل إلّا في الصاخ. لما كنّا إذا سمعناه عرفنا جهته. وأنّه من قريب أو بعيد بمجرّد السماع، لا من إسصار التموّج أو الاستدلال بجهارته وخفائته، على قربه وبعده. فاذاً هو حادث في جهة خارج الأذن.

ولا يبعد أن يكون لكلّ صوت صدىٰ عند كلّ مصادم؛ ولكن في البيوت^

١) رأينا: رأينا، صو ٢) البعيد: البعد، مج

٣) الفاس: الآلة التي يقطع بها الخشب وغيره، ويقال بالفارسية: تبر

٤) قرع: فرع، صو ٥) يمكن أن يقرأ ما في النسخ: يخفى

١) الصدى: الصدا، حسو، مج، تر، وهكذا ما بعده في العوارد / وضبط أأنص قياسي.
 ٧) تقطيعات: يقطيعات، حسو، مج، تر
 ٨) البيوت: الثبوت، حسو، مج، تر

يجوز أن لا يقع الشعور بالانعكاس، لقرب المسافة. فلا يحسّ بتفاوت زماني الصوت وعكسه. ولهذا يكون صوت المغنّي في البيت أقوى كمّا في الصحراء.

والموجب للصدى إن كان ذا ملاسة ثبت الصدى زماناً، لتعاقب الانعكاس بتعاقب اندفاع. والهواء إن كان يتشكّل بمقاطع الحروف. غائب عنًا، فليس ذلك له من حيث هو هواء. وكيف كان فإنّ الهواء لا يحفظ الشكل، وهو سريع الالتئام والتشوّش بأدنى سبب، بل إن كان يتشكّل بمقاطعها فإغًا ذلك لسبب غائب عنا، يوجب حفظ تلك التقطيعات. فان لم يكن كذا، لم يكن متشكّلاً بتلك المقاطع؛ ولا يكون تشكّله بها شرطاً في حدوث حرف أو صوت.

ومن الجائز أن لا يكون تموّج السيال ولا تنوسَطه شرطاً في حصول الصوت والحرف على كلّ حال؛ بل على وجه مخصوص. كحال تعلّق النفس بالبدن على الوجه الذي هي عليه الآن، وإن جاز أن لا يكون شرطاً على وجه آخر، أو وجوه أخرى.

ويجوز أيضاً أن تحصل بعض الأصوات بعلّة. وبعضها بعلّة أخرى، لما عرفت أنّ الواحد بالنوع، جاز أن يكون له علل مختلفة.

و «الحرف» هيئة عارضة للصوت. يتميّز بها عن صوت أخـر مـثله في الحدّة والثقل تميّزاً في المــموع.

والحروف:

إمّا مصوّتة، وهي ألتي لا يمكن الابتداء بها؛

وإمّا صامتة. وهي ما عداها.

وقد يكون في هذه ما لا يمكن تحديده. كالباء والتاء والطاء والدالَ. ونسبة عروضها للصوت نسبة عروض النقطة للخط. إذ لا يتحقّق إلّا في أوّل زمان

الصوت: للصوت، منج، تر
 الرة التاج ج ۲ / ۲۷: \_ غائب عنا
 لا تسوطه، منج، تر
 فهى، منج

إرسال النَّفَس، أو آخر زمان حبسه.

وحصر الحروف في عدد في نفس الأمر. أو بحسب الوجدان. ممّا لمأجــد سبيلاً إلى وجهه.

المبصرات

■ والقسم الخامس: المبصرات، وهي الألوان والأضواء والألوان وأقسامها. أمّا الألوان فنتعذّر على حصرها في عدد.

والسواد والبياض منها، هما ضدّان في غاية التباعد، ولا يبعد أن يكون كلّ ما عداهما أو بعض ما عداهما من الألوان. من تركيبها على وجوه مخصوصة. ولا شكّ أنّ السواد والبياض والحمرة والصفرة والخضرة إذا سحقت جدّاً. ثمّ خلطت. فإنّه يظهر منها بحسب اختلاف مقادير الختلطات ألوان مختلفة. فن المحتمل أن يكون سائرها حاصلاً على هذا الوجد. أو يكون كلّ واحد منها أو

ومن الجائز أن تكون الألوان غير متناهية في نفس الأمر. وإن لم يعتبر كون اختلافها بالشدّة والضعف اختلافاً نوعياً. أمّا إذا اعـتبرناه كـذلك، فـالأمر ظاهر الكن جاز مع ذلك أن لا يحصل منها إلّا المتناهى.

بعضها ألواناً مفردة في الحقيقة، لا عند الحسّ فقط.

ومن الألوان: ما هي مُشرقة قريبة من طباع الضوء. كالأرجوانية. والفيروزجية، والخضرة الناصعة، والحمرة الصافية. ومنها ما هي مظلمة. كالغبرة، والكهبة. والعودية. والسواد. وأمثالها.

كيفية مدخلية انفعال البصر في مفهوم اللون وانفعال البصر عن اللون إن لم يكن مانع إن أخذناه داخلاً في مفهوم اللون. مقوّماً له. فلاحصول لشيء من الألوان في الظلمة، لآنًا في الظلمة لا نراها: وليس ذلك لأنّ الهواء المظلم عائق عن إبصارها، إذ ليس فيه كيفية عائقة عن الأبصار. وإلّا لمّا كان من قعد في غار مظلم وفي خارجه جسم مستنير. يرى

١) مقوّماً: مقتوما(؟)، صبق

ذلك الجسم، فهو إذاً لعدم حصوله في الظلمة إن أخذ على ذلك التقدير.

وأمّا إذا لم تأخذ ذلك الانفعال مقوّماً له وجزءاً من مفهومه. فلا يلزم من ذلك أكثر من أنّ الضوء شرط في صحّة كونه قريباً. لا في تحقّفه لا في نفسه. بل ولا يلزم منه أيضاً أن يكون الضوء شرطاً على الإطلاق. بل جاز أن يكون ذلك على مثل ما ذكرت في شرائط حدوث الصوت وعلل حصوله.

> عدم جوهرية الألوان

وقد يتوهّم في الألوان أنّها جواهر وهو خطأ. منشؤه تجويز مفارقتها عن مُحالِّمًا وقيامها بذاتها. وهي هي على الوجه الممتنع في انتقال الأعراض. بسبب أنّ ذلك الانتقال لا يعلم امتناعه فيها بديهة.

والذي يدلّ على عدم جوازه. هو أنّ السواد مثلاً. إذا فارق المحلّ فإمّا أن يتأتّى فيه أن يحسّ. أو لا يتأتّى فيه ذلك.

فإن تأتى وفرض أنّه أحسّ فإليه إشارة، وهو مع سقدار؛ والمفهوم سن المقدار غير المفهوم من السواد، لتعقّل المقدار دون السواد، وإذا كان مع مقدار فهو في شيء متقدّر ٢ جساني؛ وقد فرضت مجرّدة؛ هذا خلف.

وإن لم يتأتَّ فيه أن يحسَّ. فليس في نفسه سواداً؛ وهو محال.

وأنت تعلم أنّ الشيء الأسود مثلاً. إذا إبيض. وماهبته وشكله ووضعه وجميع أحواله بعدُ كما كانت إلّا السواد. أفالسواد زائد على الجميع، وليس لا شيء محض، فإنّ اللاشيء لا ينفعل عنه حاسّة.

افتراق اللون عن الشكــل

وقد تتَفق الأجسام في الأشكال وتختلف في الألوان. ولو كان اللون نفس الشكل. لما كان كذا. ولكان للهواء لون محسوس لكون له شكل. وبمثل هذا

١) جاء في درّة التاج ج ٣ / ٧٥: «نه در تحقيق او» (لا في تحقيقه) / وهو تصحيف

۲) متقدَّر: ۗ + و ، مج ۲) *درّة الثاج* ج ۲ / ۷۲: \_ إلّا السواد

٤) هَكَذَا فَي أَلْنَسْخ / جاء في درّة الناج ج ٧٣/٣: «هوا را لوني محسوس بوذي نا او را شكل

يظهر الفرق بين كثير من الأعراض.

والضوء تختلف مراتبه بالشدّة والضعف. بحسب مراتب القرب والبعد من الطرفين.

وقـد يُـظنّ الأشـعة أجـــام شـفافة <sup>٢</sup> سنفصلة عـن المـضيء. ومـتّصلة الأشـــعة بالمستضىء، وهو باطل؛ وإلّا لكان إذا سدت الكرّة بغتةً. ما كان بقيت.

> ولو توهّم بقاء أجزاء صغار قد زال ضوؤها، فبقيت مظلمة. لوجب أن تكون جسميتها غير ضوئها.

> ولو كانت أجساماً. لما عقلت الأجسام دونها. ولاختلفت عـند هـبوب الرياح وركودها. ولخرقت الأفلاك لنفوذها فيها. ولتداخلت مـع الهـواء. أو دافعته دفعاً عظيماً يظهر. ولما تحرّكت بطبعها إلّا إلى جهة واحدة. ولتراكـم أضواء سرح كبيرة حتى صارت ذا ثخن.

إنَّ التسعاع عسير السون والحدس يحكم بهذه وأمثالها، على عدم كون الشعاع جسماً. وهمو غير اللون أيضاً إلا لأنّ اللون إن أخذ عبارة عن نفس الظهور للبصر مطلقاً. بطل بنور الشمس الظاهر للبصر. وبالضوء إذا غلب على مثل الشبج، فغاب لونه مم أنّ ظهوره متحقّق بضوئه.

وإن أخذ اللون على أنَّه ظهور للبصر على وجه مخصوص. فإمَّا ۚ أن تكون

بوذی»

١) فحقيقتها: فحقيقها، مج؛ فحقيقيها، ثر

٢) شفافة: سفافه (؟)، مع، تر ٣) درّة التاج بع ٢ / ٧٦: \_ أيضاً

٤) الشبح: الشبح، مع (اللفظة مبهمة القراءة في النسخ)

٥) لونه: كونه ، مج

٦) كذا في النسخ، ولم يكن قسيمه في العبارة / جاء في درّة التاج ج ٣ / ٧٦: «بر وجمهى.

نسبة الظهور إلى السواد والبياض كنسبة اللونية إليها في الظهور، لايزيد في الأعيان على نفس السواد، كما لا تزيد اللونية عليه عيناً. فالظهور محمول عقلي، فظهور البياض في الخارج هو البياض, فالأثمّ بياضاً ينبغي أن يكون أثمّ ظهوراً، وكذا الأثمّ سواداً، وليس كذا؛ فإنّا إذا وضعنا العاج في الشعاع، والثلج في الظلّ. ندرك بالمشاهدة أنّ بياض الثلج أشدّ وأثمّ من بياض العاج، وأنّ العاج أضوا وأنور حينئذٍ من الثلج، فالأبيضية غير الأنورية، واللون غير الور. وكذا الأثمّ سواداً إذا وضعناه في الظل. والأنقص في الشعاع، كان الأشدّ سواداً أنقص نوريةً، والأنقص نورأ أشدّ سوادية. ولو نقلنا ما هو في الشعاع إلى الشعاع، لصار الأثمّ أنور، مع بقاء أشدّيته. فالظهور للبصر غير اللون، وإن لم يتحقّق اللون دونه.

حقيقة الضوء وأقسامه

والضوء منه أوّل، ومنه ثانٍ: فإنّ الضوء الحاصل من المضيء لذاته يسمّى ضوءاً أوّلاً، والحاصل منه في آخر يسمّى ضوءاً ثانياً.\

وإذا قيل إنّ الضوء نفذ في كذا. وسرى في كذا. أو انتقل من كذا إلى كذا. فذلك كلّه مجاز.

وحقيقته: أحصول الضوء من المضيء إلى المستضيء دفعةً. من غير حركة. لاستحالة استقلال العرض بالانتقال لما مرّ. ولا انعدام من المضيء. وهو هو. أ بل على وجه أنّ حصوله في المضيء علّة لحصوله فيا استضاء به.

والظلمة المقابلة للضوء ليست عبارة إلا عن عدم الضوء فحسب. فإن كلُّ

الظلام

مخصوص با آن که نسبت ظهور» (على وجه مخصوص على أن نسبة الظهور) ١) والحريّ أن يبحث أوّلاً عن حقيقته ثم عن أقسامه ، لا بالمكس

٢) حقيقته: حقيقه . مج

٣) جاء في درة التاج: «از مضيء واين روشن أست» (من المضيء وهو وأضح)

ما لم يكن له نور فهو مظلم. سواء كان\ من شأنه أن يكون المستنيراً. أو لم يكن. فلا يحتاج ما انتنى عنه النور فى كونه مظلماً. إلى شىء آخر.

فالتقابل بين النور والظلمة على اصطلاح هذا الكتاب، تـقابل الإيجـاب والسلب. وفي أكثر الكتب غيره اصطلح على أنّ تقابلها تقابل الملكة والعدم؛ بمعنى أنّ الظلمة عدم الضوء عهّا من شأنه أن يكون مضيئاً.

إنّ الفسوء لا يكون في الكسيفيّات الخسسينضة بالكمّ والضوء وإن كنّا لا نشاهده عارضاً إلّا للسطح، فنفس مفهومه لا يمنع من كونه سارياً في جميع الجسم، باطنه وظاهره، كمثل سريان اللون فبه، بحيث يظهر به الباطن، كما يظهر به الظاهر، وإن منع من ذلك مانع فيهو أمر من خارج المفهوم، ولهذا لم يكن من قبيل ما يختص بالكسّيات وإن كان بحسب المشاهدة والوجدان عمتصاً بها، ولا اعتبار بذلك؛ بل الاعتبار في كون الكيفية عنصة بالكيّه، بكونها لا تتصور الاكذلك، كما سبق.

وإذ كان معنى كون الشيء مضيئاً كونه ظاهراً للبصر. فكلّما يتصوّر كونه ظاهراً اللبصر يتصوّر كونه مضيئاً. كان سطحاً أو جسماً مادياً. أو غيرهما. فالضوء والنور والشماع بأيّ عبارة شنت هو كمال محسوس لكلّ ما يستضيء

به.

۲) يكون: يكونه، همو ٤) الوجدان: الواجدان، همو

## الفصل الخامس فيا ليس من شأنه أن يحسّ بالحسّ الظاهر من أنواع الكيف'

الحال والمسسلكة

كلّ ما كان من الكيفيات الغير الحسوسة غير راسخ يسم «حالاً». كغضب الحليم.

وكلُّ ما كان منها راسخاً. يستى «ملكة»، كصحّة المصحاح. "

وإذا قيل: لكذا ملكة على فعل كذا، أو خُلق عكذا، فليس المراد بذلك أن يصدر عنه ذلك الفعل، أو ذلك الخُلق مثلاً. بل أن يكون بحيث يـصدر عنه ذلك. من غير روية، مثل: ملكة الصناعة. فإنّ الضارب بالطنبور لا يروّي في نقرة نقرة. وكذلك ملكة العلم ليس بأن يحيضر الإنسان المعلومات. بـل أن يكون مقتدراً على إحضار معلوماته من غير أن يتروّى. ولا شكّ أنّ جمـيع ذلك تهيئات في النفس أو العقل.

وكذا حال الصحّة، فإنّ معناها أن يصدر عن الإنسان الأفعال التي تصدر عن البدن بالاعتدال. بغير <sup>6</sup> تعب. ولا محالة أنّه بهيئة <sup>7</sup> في البدن.

وقد يكون شيء واحد في أوّل حدوثه حالاً. ثمّ يصير بعد ذلك هو بعينه ملكة.

٦) بهيئة: تهيئة، مج، ش

بد**اهة مفهوم** الملكات وكل ما يجده الإنسان من نفسه من هذه الكيفيات، فهو غنى عن التعريف بالحدّ أو الرسم؛ بل قد يشار إليه إشارة عقلية على وجه التعيين له. وكيفية نسبته إلى ما يتعلّق به كالإدراك الذي يحتاج إلى تعيين القدر المشترك منه بين الإحساس والتعقّل؛ فإنّ كلّ هذه تشترك في كونها إدراكاً؛ وتتناز كلّ واحد منها عن باقيها بميرّد وكذا اللذّة والألم بالنسبة إلى ما يصدقان عليه من الحالات الملذّة والمولمة، فإنّ هذاو أمثاله مما نجده من أنفسنا، لا نجده إلا مخلوطاً بما يحتصّ بكلّ منها؛ فإذا نقصنا تلك الخصصات يحصل لنا التشرك. فأمثال هذه تعريفها إنّا هو من هذا القبيل.

الكسيفيّات الفير الحسية وإذا عرفت هذا، فاعلم أنّ الكيفيات التي ليس من شأنها أن تُحسّ بالحواس الظاهرة كثيرة، لا يمكن حصرها، أو يتعذّر؛ والذي هوذا أذكره هو أهمها، وأهمّ ذلك هو الإدراك، والذي يعمّ سائر الإدراكات منه وتشترك كلّها فيه هو: أن تكون حقيقة شيء ما حاضرة بنفسها أو بمثالها، عند الشيء الذي يقال إنّه مدرك، يشاهدها ما به يدرك؛ سواء كان ما به الإدراك هو ذاته، أو لقد؛ وسواء كان المثال منتزعاً من أمر خارجي، أو حاضراً ابتداء؛ وسواء كان منطبعاً في ذات المدرك، أو آلته، أو كان حاضراً من غير انطباع وارتسام في شيء.

الإدراكـــات الغير الانــطباعــة ولولا أن يكون بعض الإدراكات بالانطباع. لما أمكننا أن نحكم على معدوم منا في الأعيان بأحكام وجودية. مثل كثير من المفروضات الهندسية وغيرها مما لا يقع. ممكناً كان أو ممتنعاً؛ فإنّ كلّ ما يحكم عليه بـذلك فـله وجود مًا، وإذ ليس في الأعيان فهو في النفس.

٢) الاحساس: الاجناس، مج، تر
 ٤) هوذا: الآن

۱) نسبته: نسبیة ، مج
 ۲) بممیّز: تمییز ، صو
 ۵) حاضر أ: حاضر ، مج

ر) بأحكام وجودية مثل... الأعيان: \_، مع

ولولا أنّ بعضها ليس بالانطباع. لكان علم الباري بذاته وبالأشياء كلّها وعلمنا بذواتنا يكون بالانطباع أيضاً. وهذا كمّا سيتحقّق بطلانه في مواضعه.

> الفسابط في الإدراكسات الانسطناعية

والضابط في الإدراك الذي يجب أن يكون بحصول صورة المدرّك في المدرِك. هو أن يكون إدراكاً، غير دائم للذات المدرّكة مادامت موجودة، وأن يكون المدرّك مع ذلك غائباً عن المدرّك، غير حاضر عنده [ك] حضور المبصرات عند البصر، وما جرى هذا الجرى.

ودليل ذلك هو: أنّه إذا حصل فينا علم بشيء غائب عنا، بعد أن لم يكن ذلك العلم حاصلاً لنا، فإن لم يحصل فينا شيء، ولم يُزل عنّا شيء، فسـيّان<sup>٣</sup> حالنا قبل أن نعلم ومعه. وليس كذا.

ولا جائز أن يزول عنّا شيء. لوجهين:

أحدهما: إنّا نعلم بالبديهة أنّ العلم المتجدّد تحصيل. لا إزالة.

وثانيهها: أنّ الزائل:

إن كان صورة إدراكية فهي حادثة لا محالة؛ ضرورة أنّ النفس قد كانت في مبدأ فطرتها خالية عن العلوم. ثمّ حصلت لها؛ ويعود الكلام في تلك الصورة الإدراكية؛ ولا بدّ من الانتهاء إلى إدراك لا يكون عبارة عن زوال صورة إدراكية.

وإن لم يكن الزائل صورة إدراكية. فني قوتنا لا محالة إدراك ما لا نهاية له من المدركات. كالأعداد والأشكال الهندسية. وأنّه لا بدّ وأن يكون الزائل عند إدراك كلّ واحد منها غير الزائل عند إدراك الآخر، لئلا يتساوى حالنا عند الإدراك وقبله. عنه فيكون إدراكنا لأحدهما. هو إدراكنا للآخر. وإذا كان كذلك

۲) أيضاً قارن: مرّة الناج ج ٣ / ٨٠

١) دائم: فانما . مج

۳) سیان: متساویان

باء في درة الناج ج ٣ / ٨٢: «تا منساوى نشود حالتا الادراك وما قبله» (كلّ يستساوى حالتا الادراك وما قبله)

وجب أن يكون فينا أمور غير متناهية، بحسب ما في قوتنا إدراك من المدركات. وتكون موجودة معاً؛ إذ لا حال من الأحوال إلا ويمكننا إدراك أي واحد كان مما في قوتنا إدراكه من التي لا نهاية لها؛ ولولا الأمر الذي بزواله مما يُدرَك ذلك المدرَك حاصلاً فينا في تلك الحالة، لما أمكننا إدراكه؛ لأنّ بحرّد عدم حصوله فينا لو كان كافياً في الإدراك. لما كان إدراكنا لذلك المدرَك متجدّداً في ذلك الحال؛ بل كان يكون قبله أيضاً. فإذن لا يكني في الإدراك إلا زواله بعد حصوله، فواجب إذن أن يكون حاصلاً في كلّ وقت يكون في قوتنا إدراك ذلك المدرَك. ليحصل إدراكه بزواله.

وكذلك جميع الأمور التي بزوالها يكون إدراكنا لما لنا إدراكه. فلا بدّ مـن وجودها فينا بجملتها في كلّ وقت يكننا أن ندرك أيّ مـدرّك كـان لنـا أن ندركه؛ وتلك الأمور لا بدّ وأن تكون مترتّبة فينا. ترتّب ما يدرك بزوالها من الأعداد وما شاكلها. مما له ترتيب طبيعي في ذاته. وقد علمت أنّ وجود ما لا نهاية له دفعة واحدة. وهو مترتّب محال.

الإدراك هــو حصول صورة الشيء عند المـدرك فبطل أن يكون الإدراك المذكور بزوال شيء عنّا؛ فهو إذاً بحصول شيء فينا. وذلك الشيء إن لم يكن مطابقاً للمدرك لم يكن كونه إدراكاً له أولى من كونه إدراكاً لغيره. فلا بدّ من المطابقة، بمعنى أن يحصل لكلّ مدرك أشر في النفس يناسبه. بحيث لا يكون الأثر الذي هو إدراك هذا هو بعينه الأثر الذي هو إدراك ذاك. وكذلك غيرهما ممّا من شان النفس إدراكه. وذلك هـو المراد بحصول الصورة في المدرك.

إنَّ الإدراك لا يكون بــالاضافة

وبهذا يتبيَّن أنَّ الإدراك ليس هو مجرَّد إضافة بين المدرِك والمـدرَك. فــإنَّ

أمكننا: أمكنا، مج
 أمكننا: أمكنا، مج
 أرتب: ترتبا، مج

الإضافة تستدعي وجود المضافين: فالمدرُك إن كان معدوماً. فلا إضافة إليه: وإن كان موجوداً في نفسه أو في شيء غائب عنا. وجب أن يكون إدراكنا له قبل إدراكنا له: اللّهمّ إلّا أن لا تحدث في نفسه أو في ذلك الشيء الغائب إلّا حالة الإدراك. باستعداد يحصل من التفات المدرك إلى القوى والآلات.

ولا شكّ أنّ ذلك يكون استحضاراً له: بعد أن كان معدوماً <sup>\*</sup> فـلا يكــون الإدراك إلّالحضور المدرِك. وذلك ممّا نتحقّقه من أنفسنا بالوجدان. فــلاسبيل إلى إنكاره. بل إن وقع نزاع فني الانطباع. لا في مجرّد الحضور عند المدرِك.

وإن كان موجوداً عنينا. ف فقد تحقّق الانطباع، فضلاً عن مجرّد الحضور.

فعلى كلّ التقادير، ليس الإدراك بجرّد الإضافة المذكورة، وإن كانت ضرورية فيه.

ولو استدعى الإدراك وجود المدرَك في الخارج، لما كان بعض الإدراكات جهلاً. لأنَّ الجهل هو كون الصورة الذهنية للحقيقة الخــارجية غــير مــطابقة إيًاها.

> ئـــغريع في أقسام حصول شـي، لثي،

وحصول الشيء للشيء يقال على معاني متعذدة، فمإنَّ حصول الجسوهر، للجوهر غير حصوله للعرض، وغير حصول العرض المعرض وللجوهر؛ وكذا حصول كلَّ واحد من الصورة والمادّة والجسم للآخر أ؛ وكذلك حصول كلَّ من الحاضر والمحضور عنده لصاحبه. والحسول الإدراكي معلوم لنا بالوجدان، ومتحقّق كونه حصولاً لنا وإن عجزنا عن التعبير عن خصوصيته.

٧) العرض: \_، مج، تر

۱) في *درّة التاج* ج ۲ / ۸۲: «بحالة»

٢) جأه في درّة آلقاج: «شك نيست كي اين استحضار آن باشد پس از آنك معدوم باشد» / أي
 أن تكون لفظة هان» غير شرطية.

٣) جاء في درّة التاج ج ٣ / ٨٣: واكر جه / أي لفظة «ان» وصلية لا شرطية

٤) موجوداً: موجود، مج ٥) فينا: ــ، تر

٦) للعرض: العرض، مج، تر

٨) للآخر: + وحصول المال للممول (؟)، مج

بغير كونه إدراكاً. أو علماً. أو شعوراً بالشيء. أو إحاطة بكنهه. أو ما يجري مجرى هذه العبارات في كلّ لغة.

ولو كان المراد به مطلق الحصول \_ كيف كان \_ لكان كلّ من حصل له شيء مدركاً له، حتى الجدار للونه، ولكان متى تعلمنا حصول شيء لشيء جزمنا بأنّه مدرك له؛ وليس كذا.

عدم اشتراط المسفايرة في الادراك وما من شرط المدرّك أن يكون مغايراً للمدرّك، وإلّا ما كنا ندرك ذواتنا؟. وذلك على خلاف الإيجاد؛ فإنّ موجد الشيء يجب أن يكون مغايراً لذلك الشيء. وسنتحقّق أنّ علمنا بذاتنا هو ذائنا. وكذلك علمنا بعلمنا بذاتنا، وهلم جرّاً. وإن وقعت المغايرة بنوع من الاعتبار، وهو كافٍ في حصول الشيء للشيء، وإضافته إليه.

وليس الحصول° الإدراكي هو لآلة المدرِك فقط من دون المدرِك نفسه؛ بل ما يدرك بآلة فصورة المدرَك حاصلة له، لحصو لها لآليته. "

وكون الصورة مدرّكة غير كون ما هي صورته مدرّكاً بها. <sup>٧</sup> فقد يعرض لما يكون إدراكاً أن يكون مدركاً باختلاف اعتبار.

تـغيير العـلم بتغيّر المعـلوم والعلم يجب [أن] يغيّر ^ عند تغيّر المعلوم. لأنّه مطابق له. وكلّ ما ^ طابق شيئاً على وجه لا يمكن أن يطابق ما يخالفه. وبهذا يعلم أنّ العلم بأنّ الشيء سيوجد. غير العلم بوجوده إذا وجد.

ونزيده بأنَّه لو كان كذلك. لكان من علم أنَّه إذا جاء الغد دخل زيد الدار.

١) أي بالإدراك ٢) حكفا في النسخ

٢) ذُواتنا: دُوتيا(؟) . مج ٤) بعلمنا: بعلميا ، صو

٥) قد وقع من هنا سقط في نسخة ، مج ٢) لآليته: لآليه ، تر

۷) مدركاً بها: مدركاتها ، صَبَو / بها: أي بواسطة الصورة ٨) يغيّر: يغيره ، صدو ، مج ، تر / والضبط قياسي موافقاً ل*درة التاج* ج ٣ / ٨٤

٩) كل ما: كلما ، صو

علم لا محالة دخوله الدار عند مجيء الغد. [سواء] علم مجيء الغد. أو لم يعلم. ولأنَّ العلم بأنَّ الشيء سيوجد، لا يتوقّف كونه كذلك على وجود الشيء. ويتوقّف كونه علماً بوجوده على وجوده، والحاصل قبل حصول الشرط غير الموقوف على حصوله.

> بيان الاصطلاحات المستداولة الإدراك

واذا كان الادراك بغير استثبات سمّى: «شعوراً».

فإذا حصل الموقوف على تمام المعنى قيل له: «التصوّر».

وإذا بق بحيث لو أراد استرجاعه بعد ذهابه رجع، قبيل له: «الحفظ»؛ ولذلك الطلب «التذكّر »، ولذلك الوحدان «الذكر ».

وإذا أدرك المدرك شيئاً، وانحفظ أثره في نفسه، ثمّ أدركه ثانياً، وأدرك معه أنَّه هو الذي أدركه أوَّلاً. قيل: انَّه «معرفة».

وإذا تصوّر المعنى من لفظ الخاطب، فهو «الفقه» و«الفهم».

و «الإفهام» و «البيان» هو إيصال المعنى باللفظ إلى فهم السامع.

و «الصدق» هو أن يكون حكمك بشيء على شيء إثباتا أو نفياً مطابقاً. لما " في نفس الأمر. و«التصديق» هو الاعتراف بهذه المطابقة.

و«العلم» هو اعتقاد أنَّ الشيء كذا؛ وأنَّه لا يمكن أن لا يكون كذا. إذا كان معاني العلم ذلك الاعتقاد بواسطة موجبة له، وكان الشيء في نفسه كذلك.

وقد يقال لتصوّر الماهية بالتحديد التامّ. وقد يقال للإدراك كيف كان.

و «العقل» هو اعتقاد بأنّ الشيء كذا. مع اعتقاد أنّه لا يمكن أن لا يكون كذا طبعاً بلا واسطة. كاعتقاد المبادئ الأوّل للبراهين.

معنى العيقل والذهن والذكاء

۱) في درّة التاج: ۱۰خواه،۱۱

٢) المُوقوف: الوقوف، تر

٣) لما: لا، تو

وقد يقال لتصوّر الماهية بذاتها من غير تحديد، كـتصوّر المبادي الأولى للحدّ. ويقال على معانٍ أخر، لا حاجة إلى ذكرها ههنا، وسيرد ذكر بعضها. و«الذهن» قوّة للنفس معدّة لاكتساب الآراء.

و «الذكاء» شدّة القوّة الذهنية.

وقد مضى في المنطق شرح أمور يتعلّق شرحها بهذا الموضع أيضاً. كالفكر والحدس والظنّ وغيرها. فلا حاجة إلى تكريره في هذا الموضع.

أقسام الإدراكسات وتنقسم الإدراكات بحسب مراتبها في التجريد عن المادّة. إلى أربعة أقسام: إحساس وتخيّل وتوهّم وتعقّل.

ف «الإحساس»: هو أخذ الصورة عن المادة، ولكن مع اللواحق المادية. ومع وقوع نسبة بينها وبين المادة، إذا زالت تلك النسبة بطل ذلك الأخذ. كابصارك زيداً، فإنّ الحسّ لا يناله إلاّ مغموراً بغواش غريبة عن ماهيته، لو أزيلت عنه لم تؤثّر في كنه إنسانيته، مثل أين ووضع وكيف ومقدار بعينه، لو توهّم بدله غيره لكان ذلك الإنسان.

ولا يناله إلّا بعلاقة وضعية بين حسّه ومادّته. ولذلك ' لو زال لم يدركه. فهو مشروط بحضور المادّة. واكتناف الهيئات. وكون المدرك جزئياً.

وأمًا «التخيّل»: فهو تبرئة الصورة المنزوعة عن المادّة تبرئة أشدّ. فإنّ الحنيال يأخذها عن المادّة بحيث لا تحتاج إلى وجود المادّة؛ بل إذا بطلت المادّة. أو غابت. فإنّ الصورة تكون ثابتة فيه؛ ولكن غير مجرّدة عن اللواحق المادّية. ولهذا كانت الصور في الخيال على حسب الصور المحسوسة. من تقدير مّا. وتكييف مًا، ووضع مًا. ولا فرق بينها إلاّ عدم الاحتياج إلى حضور المادّة لا

١) لذلك: كذلك، صبو

٢) تبرئة: تنزيه، مج (هكذا يمكن أن يقرأ ما فيها وبعده)

۲) تبرئة: تنزيه، مج

غير. وهذا كتمثّلك صورة زيد الذي كنت أبصرته مثلاً إذا غابت عنك.

وأمّا «التوهّم»: فهو نيل المعاني التي ليست هي في ذواتها بمادية، لا وإن عرض لها أن تكون في مادّة، كالحير والشرّ، والموافق والمخالف، وما أشبه ذلك. ولو كانت هذه في ذواتها مادية لما عرضت إلّا لجسم. والوهم وإن أدرك هذه. إلّا أنّه لا يدركها إلّا مخصوصة بالشيء الجزئي الموجود في المادّة، وبالقياس إليها، وبمشاركة الحيال فيها، وهو كإدراك الشاة عداوة "الذئب، وصداقة الولد.

وأمّا «التعقّل»: فهو أخذ الصور مبرًاة عن المادّة، وعن جميع علائقها تبرئة من كلّ وجه. فإن كان المدرّك متجرّداً بذاته عن المادّة أخذته، كها هو عليه في نفسه.

وإن كان موجوداً للهادّة. لكون وجوده مادياً. أو لأنّه عرض له ذلك. انتزعته عن المادّة وعن لواحقها نزعاً بالكلّية. كإفرازها للصورة الإنسانية مثلاً عن كلّ كم وكيف وأين ووضع مادّي. بحيث تصير صالحاً لأن يقال على جميع ماله شيء من ذلك.

أقسام التعقّل

وإذا تعقّلنا صورة وأوجدناها في الخارج. فهو «التعقّل الفعلي». وإذا أخذنا الصورة من الموجودات الخارجية. فهو «التعقّل الانفعالي».

والعلم منه تفصيلي ومنه إجمالي:

أمًا «التفصيلي»: فهو أن يعلم الأشياء متايزة في العقل. مفصّلة بعضها عن البعض.

وأمّا «الإجمالي»: فهو كمن علم مسألة، ثم م غفل عنها. ثمّ سُئل عنها. ا فإنّه يحضر الجواب عنها في ذهنه. وليس ذلك بالقوّة المحضة. فإنّه قد حصل عنده

۱) د*رّة التاج ج ۱*۸٦/۳ «و اين هم چنان باشد كي تمثل كردن تو صورت زيد راه / ولكن يمكن أن يقرأ ما في النسخ: لتمثّلك ") بمادية: عادية . ثر ") عداوة: + و ، صو ") عداوة: + و ، صو ") من . ثر 0) تم: لم (؟) ، صو ") معو ") ثمّ سئل عنها: ... تر

حالة بسيطة هي مبدأ تفاصيل تلك المعلومات. فلم يكن علماً بالقوّة من كلّ وجه. بل هي بالفعل من وجه. وبالقوّة \ من كلّ وجه: بل هي بالفعل من وجه. وبالقوّة من آخر؛ وكأنّها قوّة هي أقرب إلى الفعل من القوّة التي لا تكون معها تلك الحالة

السلوك مع الشكّــاك والمــــتعنّـت ومن ينكر حقّية ' قول ما، أو عقد ما. فسبيل مفاتحته أن يقال له: هل تعلم أنّ إنكارك حقّ أو باطل، أو أنت شاكّ في ذلك؟

فإن حكم بأنّه يعلم أنّ إنكاره حقّ. فقد اعترف بحقّية علم ما. وكذا إن اعترف بأنّ إنكاره باطل.

وإن قال: إنّا شاك. فيقال له: هل تعلم أنّك شاكّ ومنكر وتفهم من الأقاويل شيئاً معيّناً. أو لا تعلم ذلك؟

فإن وافق أنَّه يعلم. فقد اعترف بعلمٌ ما:

وإن لم يوافق على ذلك. وادّعى أنّه لا يفهم أبداً شيئاً. ولا يعلم أنّه يشكّ وينكر، ولا أنّه سوجود أو معدوم. سقط الاحتجاج سعه، وأُيس سن استرشاده. ما دام على هذه العزيمة.

فليس إلّا أن يولم بدخول نار أو ضرب أو غير ذلك ممّا يولم. فإنّ النــار واللانار عنده واحد. والألم واللاألم واحد.

ومثل هذا:

إن كان شاكّاً في نفس الأمر. كما يزعم. فربّما اهتدى بهذا القول. أو هـذا الفعل.

وإن كان معانداً فربًا ألجاه الألم إلى الاعتراف بالحق. ولعلَّه لا يوجد من هو على هذا الرأي إلّا أن ينتحله على طريق العناد.

١) من كلُّ وجه بل هي... بالقوَّة: ـ.، تر

٢) حقّية: حقيقة ، تر

إنَّ الإدراك يقال بالتشكيك على أفراده

ووقوع الإدراك على أصناف الإدراكات إنّما هو بالتشكيك. فبإنّه قبابل للشدّة والضعف. ألا ترى الإدراك بالبصر أقوى من الإدراك بالحيال. وإن كنّا ندرك تفاصيل المدرّك بالحيال، كإدراكنا لها بالبصر. فإنّ في المشاهدة سزيد انكشاف. ليس في التخيّل؛ ولهذا ليس تخيّل المعشوق كإيصاره. وبعض التخيّل أقوى من بعض.

وكذا التعقّل تتفاوت درجاته في قوّته وضعفه. وهبو أقبوى كيفية من الإدراك الحسي. لأنّ الإدراك العقلي خالص عن الشوب إلى الكنه. فإنّه يُدرُك الحقائق المكتنفة بالعوارض كما هي واصلاً إلى كنه المعقول. والحسّي شبوب كلّه. لأنّه لا يدرك إلّا كيفيات تقوم بسطوح الأجسام التي تحضره فقط.

والعقلي أيضاً أكثر كتيةً منه. فإنّ عدد تفاصيل العقلي لا تكاد تتناهى. فإنّ أجناس الموجودات وأنواعها وأصنافها وما يقع بينها من المناسبات لا سبيل إلى حصرها. والحسية محصورة في عدد قليل، وذلك العدد إن تكثّر فبالأشدّ والأضعف لا غير. كالحلاوتين اللتين إحداهما أشدّ من الأخرى.

عدم انتقسام العلم

والعلم يستحيل عليه الانقسام بذاته أو بغيره، لأنّه متعلَق بالبسائط لا محالة. وهو ظاهر. ولأنّه لو لم يتعلّق بالبسائط لتعلق بالمركبات، وإلاّ فلا معلوم أصلاً. والعلم بالمركبات متوقّف على العلم بأجزائها البسيطة؛ فيكون قد تعلّق بالبسائط، وفرض أنّه غير متعلّق بها، هذا خلف.

وإذ قد ثبت أنَّه لا بدّ من تعلُّقه ببسيط؛ فلو انقسم، لكان جزؤه.

إمّا أن يتعلّق بكلّ ما تعلّق به كلّه؛

أو بيعضه:

أو لا شيء منه.

فإن تعلُّق بكلُّه، كان جزء العلم هو العلم؛ فيساوي الجزءُ الكلُّ من الوجم

١) العقلى: بالعقلي، صو

الذي به الكلِّ كلاُّ والجزء جزءاً؛ هذا خلف.

وإن تعلَّق ببعضه. كان المعلوم البسيط مركَّباً؛ وهو خلف أيضاً.

وإن لم يتعلَق بشيء منه. فهو ظاهر الفساد: إذ لا يتصوّر تعلَق الكلّ بشيء. مع خلوّ واحد ذلك يقال: إنّه حيث مع خلوّ واحد من أجزائه عن التعلّق به، أو ببعضه. وعند ذلك يقال: إنّه حيث لم يكن لشيء من\الأجزاء تعلّق، فالمجموع لا تعلّق له. فليس المجموع همو العلم. فإن لم يحصل العلم عند اجتاع الأجزاء، لم يكن هناك علم، وهو خلاف المفروض.

وإن حصل عند اجتاعها علم، فإن انقسم ذلك العلم الحاصل، عاد الكلام فيه. وإن طلح التقسم حصل المطلوب؛ على أنه معلوم بالبديهة أنّ الصورة المساوية للشيء الواحد، من حسيث أنه واحد يمتنع انقسامها.

وإدراك الجزئيات المتغيّرة:

قد يكون على وجه لا يتغيّر.

وقد يكون على وجه متغيّر بتغيّرها.

ويتمثّل لك كيفية ذلك بهذا المـثال. وهو أنّك إذا كنت حافظاً لقصيدة من الشعر، وهي حاضرة في ذهنك دفعة كها هي مكتوبة. بيتاً بيتاً. وكلمة كلمة. فهذا إدراك لها بجميع تفاصيلها على وجه لا يتغيّر.

وإذا قرأتها كلمة بعد كلمة، وبيتاً بعد بيت، من غير أن تتمثّل لك بتفاصيل كلماتها وأبياتها دفعة واحدة. فهو إدراك لتلك التفاصيل المدركة بعينها أوّلاً. ولكن على وجه متغيّر بتغيّر المدركات.

ومتى استندَّ الشخص إلى شيء مشار إليه، كما يقول: «زيد هــو الذي في

۱) من: معن ، صبو ۲) بعينها: بعينتها ، صبو ۲) استند: اسند ، صبو

مدينة كذا». أو «كسوف الشمس يكون من الآن الذي نحن فيه إلى شهر» لم يكن حمله على كثيرين، فلم يكن معقولاً. بل محسوساً: ويكون العلم به متغيّراً وجزئياً.

ومتى لم يستند إلى مشار إليه بوجه من الوجوه. بل علم بواسطة أسبابه. كما إذا علمت مقدار ما بين كسوفين بالأسباب. لم يتغيّر السلم به: سواء كان موجوداً أو معدوماً. وكان إدراكه تعقّلاً كلّياً.

وفي الإدراك مباحث غير هذه. سيأتي بعضها في أثناء مباحث أخـرى مستقلة.

اللَّــذة والألم ومن هذه الكيفيات: اللذَّة والألم.

فـ «اللذّة»: إدراك ونيل لوصول ما هو عند المدرِك كمال وخير، من حيث هو كذلك.

و «الألم»: هو الإدراك والنيل أيضاً. ولكن لوصول ما هو عند المدرِك آفة وشرّ من حيث هو كذا.

النيل والكمال و «النيل»: هو الإصابة والوجدان لذات الشيء، لا لصورة تساويه فقط. والحيد فإنّ إدراك اللذيذ لا يكون لذة. إلّا إذا أدرك وصوله إلى الملتذ وحصوله له مع

اعتقاد كماليته وخيريته. سواء كان في نفس الأمر كمالاً له وخيراً. أو لم يكن. و «الكمال»: هو ما من شأنه أن يكون للشيء.

و «الخير»: ما يكون مؤثّراً عنده.

وقد يكون الشيء كهالاً وخيراً باعتبار. وغيرهما باعتبار آخر؛ وكذا الآفة والشرّ.

والالتذاذ بالكال والخير يختصّ بالجهة التي هو معها كمال وخير.

۱) عند: ... تر

وبهذا تعرف فوائد القيود المذكورة في تعريف الألم. وهذان التعريفان إنّما هما لتميّز القدر المشترك بين كلّ حالة من الحالات الملذّة والمؤلمة. وحذف ما ينضم اليها من المخصّصات لا لتعريف ماهيتها. فبإنّها ممّا نجدهما عند الحالات المذكورة من أنفسنا، فها مستغنيان عن التعريف.

وإذا كانت اللذَّة والألم تابعين للشعور. فإذا فُقد فُقدا. وإذا ضعف ضعفا.'

الحياة والإرادة والقــــدرة ومن الكيفيات المذكورة: الحياة والإرادة والقدرة.

فــــ«الحياة»: هي كون الذات بحيث لا يمتنع عليها أن تعلم وتعقل.

و «الإرادة»: هي كون الفاعل عالماً بفعله. إذا كان ذلك العلم سبباً لصدوره عنه، مع كونه غير مغلوب ولا مستكره.

و «القدرة»: هي كون الحيّ بحيث يصحّ منه الفعل والترك بحسب الدواعي الختلفة. وهذه هي القرّة الاختيارية. وإذا انجزمت الإرادة واقترن بها ما ينبغي أن يقترن بها في تحصيل الفعل. وانتفاء ما لا يسبغي، وجب حصول الشيء عنها. ومن حيث الجموع تكون قرّة على شيء واحد، ولا يتقدّم على الفعل زماناً كما علمت. وإذا لم تحصل فده الأشياء داخلة في مفهومها، فهي متقدّمة بالزمان على الفعل. فإنّ الذي له فطرة سليمة، لا ينكر أنّه في حالة القيام قادر على القعود.

وقد تكون القدرة هي العلم بعينه. وذلك إذا كان العلم بالشيء كافياً في صدوره عن العالم. كما تتصوّر وجهاً تميل إليه. فتنبعه حركة بعض الأعضاء. أو تتصوّر أمراً يتبعه بغير وجهك من غير استعمال آلة. أو يثير منك شهــوة و<sup>٣</sup> شوقاً.

١) لا يخفى أن ليس لكلامه في بيان اللذَّة والأَثْم أسلوب منطقي

٢) لم تحصل: لم تجعل ، صنو
 ٣) في درة التاج ج ٣ / ٩٢: «يا» (أو)

والأخلاق من جملة هذه الكيفيات أيضاً.

و «الخلق»: ملكة يصدر بها عن النفس أفعال بسهولة من غير تقدّم روية. وأصول الفضائل الخلقية ثلاثة: الشجاعة والعفة والحكة. ومجموعها هو العدالة الأخلاق وأصول الفـــــضائل

ولكلِّ واحد من الثلاثة طرفا إفراط، وتفريط، هما رذيلتان.

فالشجاعة محتوشة ' بالتهوّر والجبن.

والعفة بالفجور والخمود.

والحكمة بالجزيرة والغباوة.

ويتفرّع من هذه فروع كثيرة. ولها أحكام. وذلك كلّه مستوفى في كـتب الأخلاق. ولا يليق ههنا أكثر من هذا القدر منها.

> الصخة والمسسرض وسسمسائر الكسيفيات

والصحّة والمرض، من قبيل ما ليس بمحسوس من الكيفيات.

و «الصحّة»: عبارة عن الكيفية. التي بها يكون بدن الحيّ بحيث تصدر عنه الأفعال اللائقة به: والمرض: ما يقابلها.

> الفرح والغمة ومسعدًاتهما ومسسبهما الفاعل

ومن هذا القبيل أيضاً: الفرح٬ والغــمّ والغــضب والفـزع والحـــزن والهــمّ والخجل والحقد. وهي ظاهرة. لكونها وجدانية.

والسبب المعدّ للفرح هو: أن يكون حامله الذي هو الروح الحيواني المتولّد في القلب. على أفضل أحواله في الكمّ والكيف.

أمًا في الكمّ: فلأنّ زيادة الجوهر في المقدار توجب زيادة القوّة. لأنّه إذا كان كثيراً. بق قسط وافٍّ في المبدأ. وقسط وافٍّ للانسساط الذي يكسون عند الفرح؛ لأنّ القليل تبخل به الطبيعة. وتمسكه عند المبدأ. فلا ينبسط.

١) أيضاً راجع: الكلمات الوجيزة لابن كمونه نفسه / ١٧٤

٢) المحتوشة: المنظورة دائمةً ٢) الفرح: الفرج (؟) ، صبو

٤) وقع إلى هنا سقط في نسخة. مج

وأمَّا في الكيف: فأن يكون معتدلاً في اللطافة والغلظ.\ وشدَّة ۗ الصفاء.

ومن هذا ظهر أن المبعدّ للغمّ: إمّا قلّة الروح. كما في النباقهين والمسنهوكين بالأمراض والمشايخ؛ وإمّا غلظة. كما للسوداويين.

وأمّا سببه الفاعلي: فالأصل فيه تخيّل الكمال. والكمال راجع إلى العلم والقدرة، ويندرج فيها الإحساس بالمحسوسات الملائمة، والتمكّن من تحصيل المراد، وإلاستيلاء على الغير، والخروج عن المؤلم، وتذكّر اللذات. ومن هذا يعلم السبب الفاعلي للغمّ.

ويتبع الفرح أمران: أحدهما تقوّى الطبيعة. ويتبعه اعتدال منزاج الروح وحفظه عن التحلّل. وكثرة تولّد بدل المتحلّل. وكنذا ينتبعه تختلخل الروح. فستعدّ للانسياط للطف قوامه.

والثاني: انجذاب الغذاء إليه. لحركته مالانبساط إلى غير جهة الغذاء.

و «الغمّ»: يتبعه أضداد ذلك.

و «الغضب»: تصحبه حركة الروح إلى خارج عدفعة.

و «الغزع»: تصحبه حركتها° إلى داخل دفعة أيضاً.

و «الحزن»: يندفع مع الروح إلى داخل تدريجاً.

و «الهمّ»: يندفع معه إلى جهتين في وقت واحد. كونه يوجد معه غـضب وحزن.

و «الخجل»: ينقبض به الروح أوّلاً إلى الباطن. ثمّ يخطر ببال صاحبه. أنّه ليس فها خجل منه كثير ضرر. فينبــط ثانياً.

وما ذُكر من أحوال الروح المتعلَّقة بهذه الأمور. فإنَّما عُرف مـن طـريق

۲) شدة: شدىد، صو

الغضب والفزع والحزن والحمّ

١) الغلظ: الغلط ، صبو

٣) لحركته: لحركة. مج

٤) جاءً في درّة *التاج ج ٣ /* ٩٣: «روح به داخل به خارج» (الروح إلى داخل والى خارج)؟

٥) حركتهاً: حركها. مُجّ، تر (هكذا يمكن أن يقرأ ما في النسخ )

التجربة والحدس.

و «الحقد»: يعتبر في تحقّقه:

الحقد وأسبابه

غضب ثابت. وإلّا لم يتقرّر صورة المؤذي في الخيال. فلا تشتاق النفس إلى الانتقام.

وأن لا يكون الانتقام في غاية السهولة. وإلّا كان كالحاصل. فـلا يشــتدّ الشوق إلى تحصيله. ولذلك لا يبقى الحقد مع الضعفاء.

وأن لا يكون في غاية الصعوبة. وإلّا كان كالمتعذّر. فلا يشتاق إليه. ولذلك لا يبق مع الملوك.

## الفصل السادس في الإضافة <sup>(</sup>

المضاف البسيط والمبسسركب معرفة المضاف البسيط من حيث هو مضاف بسيط. هي مـعرفة فـطرية لاتحتاج إلّا إلى تذكير وتنبيه.

والغرق بينه وبين المركّب: أن المركّب فيه جزء من جنس آخر كالأب: فإنه جوهر في نفسه. لحقته الأبوّة، وكالكيف الموافق: فإنّه فرق بين أن يقال: كيف موافق لكيف، وبين أن يقال موافقة كيف. فإنّ الأوّل أشير فيه إلى الكيف المركّب، مع إضافة هي الموافقة: والتاني أشير فيه إلى إضافة، هي الموافقة متخصّصة بالكيفية، وهي المشابهة الممتازة بذلك التخصيص عن المساواة التي هي موافقة في الكيّبة.

ولا يصع أن يرفع عن الموافقة في الكيفية مثلاً تخصّصها بها. بحيث تـبق ذات الموافقة. ويقرن عها التخصّص بالكيّنة أو غيرها وهـي هــي بـعينها. فليس للإضافة جعل. ولتخصّصها بما تخصّصت به جعل آخر.

امتياز الإضافات فبالتخصّص بالموضوع تمتاز كلّ إضافة عن إضافة الخرى. وليس معنى هذا التخصّص أن تؤخذ الإضافة المخصوصة عبارة عن المجموع من المعروض ولاحقه. بحيث يكون نفس المعروض هو المميّز لها؛ بـل المميّز لها هـو

۱) قارن: درّة الناج ج ۳ / ۹٤

۲) يقرن: يقترن، مج

٢) التخصّص: التخصيص، مج ٤) عن إضافة: ـ مج

٥) المعروض: المفروض، صنو

تخصّصها به. ومعنى هذا التخصّص على التحقيق هو إضافتها إليه؛ فسميّز الإضافة إضافة أخرى. ولولا أنّها من الاعتبارات الذهنية للزم من هذا محال كها سبق.

والإضافة إلى متشخّص لا تقتضي تشخّص الإضافة. كقولك: إبن ' زيد. إذ لا تمنم من الحمل على كثيرين لنفس المفهوم.

> أقسام الإضـــافة

أومن المتضايفين ما ينعكسان رأساً برأس، كالأخوة، فإنّ كلّ واحد منها أخ للآخر، وليست أخوّة واحدة هي قائمة بها جميعاً. بل لكلّ واحد أخوّة أخرى. وليست الأبوّة والبنوّة كذا. فإنّ أحدهما أب للآخر، والآخر ليس أباً له، بل إبناً.

والمضاف الحقيقي، لا بدّ له من انعكاس الطرفين بالتكافؤ، وكذا المركّب، إذا أخذ الطرفان على التعادل، فإنّ الأب أب الإين، والإبن إبن لأب. وإذا قيل: السكّان سكّان السفينة، والرأس رأس لحيوان، لا يصحّ أن يقال: السفينة سفينة السكّان، والحيوان حيوان الرأس، وإغّا يتحقّق التعادل إذا قيل الرأس لذي الرأس، والسكّان لذي السكّان، وعما يحلّ بتعادلها أن يوخذ أحدها بالفعل، والآخر بالقوّة، فإنّ العلم علم بتيء، والشيء الذي هو معلومه إذا كان خارجياً، قد يوجد دون العلم، ولكن لا من حيث هو معلوم.

الإضسافا

وقد تكون الإضافة بين أمرين ذهنيين، فيأخذهما الذهن حاضرين. فتتحصل الإضافة بينها في الذهن، وهو كالمتقدّم والمتأخّر. ومتى كان أحدهما

١) إضافته: اضافها (؟)، مج، تر

٢) ابن: این، صنو، منج، تر / وهكذا جاء في درّة الناج ج ٣ / ١٥: «لين زيد» / وهو تصحيف
 لگها

أى متشابهة الأطراف ومختلفة الأطراف
 منهما: منها، صبو

٦) يهما: يها، مج، تر

نقط حاضراً في الخارج. فلا بدّ من حصول صورته في الذهن. حـتى يـصـخ الحكم بينها. والإضافة المطلقة بإزائها إضافة مطلقة. كالأبؤة والبنؤة المطلقتين. وإذا حصلت فوازيها محصل أيضاً.

والإضافة أمر زائد على مفهوم المضافين وإن كانت أمراً اعتبارياً؛ فبإنّ الأبوّة مثلاً. لو كانت نفس الإنسانية أو نفس الشبخص الذي يقال له أب. لكان ذلك الشخص ما صحّ وجوده أصلاً إلّا وهو أب. ولما صار أباً بعد أن لم يكن. فالأبوّة ليست ذاته ولا إنسانيته؛ كيف والأبوّة لا تعقل إلّا مع بنوّة، والإنسانية، والشخص الإنساني تعقل دون القياس إلى بنوّة أو إبن. وقد تنجد كاذاة جسم لجسم، وكانا من قبل غير متحاذيين. وليس اللامحاذاة بينها أمراً عصلاً. حيّ تكون الحاذاة سلها وعدمها.

عروض الإضــــافة عـــلى ســاير المــــقولات والإضافة قد تعرض للجوهر \_ كالأب والإبن \_ وللكم \_ كالطويل والإضافة قد تعرض للجوهر \_ كالأحر والأبرد \_ وللإضافات أخرى \_ كالأقرب والأبعد، والأعلى والأسفل، والأقدم والاحدث، والأشد انحناء وانتصاباً، والأعرى والأكسى \_ وللحركة، كالأقطع والأصرم، والأشد تسخيناً وتبرداً. ؟

أقسام التضايف

ومن أقسام التضايف: التنالي والتشافع والتماس والتداخـل والاتمــال والالتصاق. وأمور أخرى بعضها قد سبق. وبعضها سـيأتي. ولا حــاجة إلى استقصاء جميعها.

ف «المتتاليان»: هما أمران، ليس بين أؤهما وثانيهما شيء من جنسهها، سواء كانا متّفقين في تمام النوع -كبيت وبيت - أو مختلفين، كصفّ من حجر وشجر. وربّما خُصّص التتالي بالجسمين اللذين هما بهذه الصفة. و «المتشافعان»: هما اللذان لا ينقسهان وليس بين أوّلهما وثانيهما شيء من نوعهما. كنقطة ونقطة.

و «المتاسّان»:' هما اللذان تختلف ذاتاهما في الوضع. ويتّحد طرفاهما فيه. وإذا اتّحد ذاتاهما في الوضع مع ذلك. كانا «منداخلين».

و «المتّصلان»: هما اللذان يتلازم طرفاهما كالخطّين المحيطين بالزاوية. وقد يطلق الاتّصال على معانِ أخر، لا حاجة إلى ذكرها ههنا.

و «الملتصقان»: هما اللذان يماس أحدهما الآخر، بحيث ينتقل بانتقاله.

الأين والمتى ومن الإضافة ما يستى: بالأين والمتى والوضع والجدة. والوضع والمدة فـ «الأين»: هو كون الشيء في المكان، وليس هو ككو،

فـ «الأين»: هو كون الشيء في المكان، وليس هو ككون العرض في محلّه. كما عرفت. والحقيق منه هو كون الشيء في مكانه الخاصّ الذي لا يصحّ أن يكون معه فيه غيره. وغير الحقيقي منه هو كون الشيء في السوق.

والعامّ منه كالكون في المكان مطلقاً. والخاصّ كالكون في الهواء.

والشخصي كالكون في هذا المكان المشار إليه. وفيه تضادً: كفوق وأسفل. وفيه. أشدّ وأضعف. كالأتمّ فوقية من غيره.

و «المتى»: هو كون الشيء في الزمان. وحاله في أقسامه حـال مـا قـبله. ويقال: إنّ للأمور الواقعة دفعةً متى، ولكن إغّا يقال لوقوعها في أمر له تعلّق مّا بزمان، وذلك بالاشتراك.

و «الوضع»: هو كون الشيء بحيث يكون لأجزائه بعضها إلى بعض نسبة في الجهات المختلفة. كالقيام والقعود. وهذا:

فقد يكون بالقوّة. كما قد يتوهّم قرب دائرة قـطب الرحــى مــن القـطب. ونسبتها إلى الطوق. ولا دائرة بالفعل. ولا وضع إلّا بالتوهّم.

وقد يكون بالفعل؛ إمّا بالطبع ـ كوضع الأرض من الفلك ـ أو لبس بالطبع.

١) المتماسّان: التماسان، صبوء تر

كحال ساكن البيت من البيت.

وفيه أيضاً تضادً. كإنسان قائم ورجلاه إلى الأرض. ورأسه إلى السهاء؛ أو رأسه إلى الأرض. ورجلاه إلى السهاء؛ وكالإستلقاء والانبطاح. وفسيه شدّة وضعف. كالأثمّ استقامة وانحناء.

و «الجدة»: وقد يعبّر عنها بـ «الملك» وله\ هي كون الجسم في محيط بكلّه أو ببعضه، بحيث ينتقل المحيط بانتقال المحاط به. وهو:

إمّا طبيعي كحال الحيوان بالنسبة إلى إهابه. ٢

أو غير طبيعي كالتسلُّع والتقمّص والتختّم. وما هــو مــثل كــون القــوى للنفس. والفرس لزيد. وإن أطلق عليه هذه الأسهاء فهو باصطلاح غير هذا.

وقد تعدّ هذه الأربع - أعني الأين والثلاثة بعده - أقساماً خارجة عن الإضافة، بأن تجعل أموراً غير النسبة يلزمها النسبة، وهو خلاف لفظي. وتلك الأمور لم أجد برهاناً على ثبوتها، ولو ثبتت لكانت هيئات من أقسام الكيف. وإن عرضت لها إضافة، فجعلها داخلة تحت الإضافة أولى وأحق.

## الفصل السابع في الحركة <sup>١</sup>

أجود ما عرفت به ماهية الحركة. أنَّها «خروج الشيء من القوّة إلى الفعل. لا دفعة». وأيضاً: «أنّها هيئة يمتنع ثباتها لذاتها».

و «اللادفعة» ليس بزمان، وإلّا يكون تعريفها بالزمان المعرّف بها. فيكون دوراً. بل هو أمر يلزمه الزمان. وتصور الدفعة واللادفعة بديهي.

ويلزم من أن «لا خروج إلى الفعل دفعةً» ومن استناع ثباتها. أنّها أبداً تكون كوناً للمتحرّك بين المبدأ الذي منه الحركة. والمنتهي الذي إليه الحركة. بحيث أيّ حدّ يفرض في ذلك الوسط لا يكون المتحرّك قبله ولا بعد، فيه. والتوسّط بهذه القيود المذكورة هـو صورة الحسركة. وليس كـون المـتحرّك متوسّطاً. [لا] لأنّه في حدّ دون حدّ؛ بل لأنّه على الصفة المذكورة.

ولا يجوز أن يورد هذا القول تعريفاً للحركة. لأنّه قد أخذ فيه القبل والبعد المعرّفين بالزمان. وأخذ فيه الحركة والمتحرّك، واستعمل فيه اللفظ المشترك. وهو: المبدأ والمنتهي. فإنّه قد يكون بالقوّة، كما في الحركة المستديرة، وبالفعل كما في المستقيمة، ففيه وجوه من الخطأ الواقع في التعريفات.

۱) قارن: درّة التاج ج ۲ / ۱۸

٢) أي ويلزم من آمتناع

٢) جاً ه في مُر*زة التاج ج ٣ / ٩٨ - ٩٩: «*و از امتناع ثبات حركت لازم آيد كى او هميشه بوذ نمىباشد» (و من امتناع ثبات الحركة يلزم أنها لا تكون) / وهو خطأ كما لا يغفى

٤) الإضافة لازمة وموافقة لما جاء في درة الناج

إنّ الحــــركة كيال أوّل لما بالقوّة والحركة أمر ممكن الحصول للجسم، فهي كبال له، لكنّها تفارق غيرها من الكمالات بأنّه لا حقيقة لها إلّا التأدّي إلى الغير، ولو كانت مطلوبة لأنها حركة فقط. لما اختلفت حركات الأجسام في الجهات وغيرها، لأنّه ترجيح من غير مرجّع. فهناك مطلوب ممكن الحصول ليتأدّى إليه.

وما دام ذلك التوجّه فقد بتى شيء بالقوّة. فإنّ المتحرّك إنّا يكون متحرّكاً إذا لم يصل إلى مقصوده.

فالمتحرّك إذا كان على حاله وتمكن له حالة أخرى. ففيه إمكانان: إمكان الحصول على تلك الحالة. وإمكان التوجّه إليها: وهما كمالان. والتوجّه منهما مقدّم على الوصول. وإلاّ لكان الوصول دفعة لا تدريجاً.

فالحركة كمال أوّل لما بالقوّة. لا من كلّ وجه. بـل مـن الجمهة التي هـو باعتبارها بالقوّة.

ولا يراد , «الكمال» ههنا ما يلائم الشيء، فإنّ الحركة قد تكون إلى غــير ملائم. بل ما يمكن للشيء كيف كان.

والمراد بالكمال الثاني هو نفس التوجّه، ولو جعل هذا أيضاً تعريفاً لها، للزم أن يكون تعريف الشيء بنفسه، أو بما لا يعرف إلاّ به، أو بما هو أخنى منه. وهو أيضاً من قبيل إيضاح الواضحات، إن كان التعريف تعريفاً يراد به تمييزها عمّا سواها لا تصور ماهيتها، فإنّ كلّ عاقل يفرق بين كون الجسم ساكناً وبين كونه متحرّ كاً؛ ولو لم يكن تمييز الحركة عمّا عداها معلوماً له بالضرورة لما كان كذلك، والتنبيه على تصور ماهيتها بأحد الوجهين المذكورين أولاً كافي.

ــــتعلقات الحركة وتتعلّق الحركة بستة أشياء: ما منه وهو مبدوءها.

وما اليه وهو منتهاها،

وما هي فيه.

والمحرّك. ١

والمتحرّك.

والزمان.

وليس تعلَّق الحركة التي منها الزمان ـ وهي التي هو تابع لها ومعلولها ـ كتعلَّق سائر الحركات به: فإنَّها واقعة فيه ومقدّرة به. وربَّما كانت من بمعض الوجوء تابعة له. لا متبوعة.

> عدم انتقسام الحسركة. أي بيان الحسركة التسوشطية

وانقسام هذا الكون في الوسط إلى أكوان إنمًا هو انتقسام بحسب فعرض وتوهّم، وهو في نفسه شيء واحد متصل على قياس المسافة والزمان. فيها يفرض فيها من الحدود، لئلًا يلزم تركّب الحركة من أجزاء لا تنجزّأ، وهمو محال.

وممًا يدلّ على بطلانه أنّه لو كان للحركة جزء لا يتجزّأ لكانت السرعــة والبط. إنّا هي بتخلّل السكنات. والتالي باطل. فالمقدّم مثله.

ووجه اللزوم: أنَّه لو تحرُّك سريع وبطيء. وقطع السريع جزءاً، فالبطيء:

إن قطع مثله هكذا داغاً، تساويا؛

أو أكثر منه. انقلب الإبطاء أسرع؛

أو أقلّ. انقسم ما لا ينقسم. "

فلم يبق إلّا أن البطيء على يسكن، وهذا يوجب أنّ نسبة السكون إلى الحركة كنسبة البطء إلى السرعة.

وأمّا بيان بطلان التالي: فـلأنّه لو كــان كــذا. لكــان السكــون في بــعض

٢) هكذا في النسخ / والأصح: فيهما
 ٤) البطيء: البطؤ، تر

والمحرّك: \_، تر
 ما لا ينقسم: \_، تر

المتحرّكات أضماف الحركة فيها، فيكون سكونها محسوساً، مع أنّا لا ندركه حسّاً: هذا خلف.

ثمُ السهم' إذا لم يكن له مانع في أجزاء الهواء وميله متشابه، فلم يـذهب زماناً. ويقف زماناً. ولو وقف في الهواء لما نزل بنفسه: إذ وقوفه يكون لبطلان القاسر الموجب لحركته، فيكون سكونه طبيعياً حيث هـو. فـلا يـفارقه إلّا لقاسر.

والجسم النقيل إذا تحرّك، وفرض فيه تخلّل سكنات، فكلّما كان أثقل. كان تخلّلها أقلّ. ويزيد الثقل حتّى يزول السكون. فإذا أضيف ما زال سكونه إلى ما هو أثقل منه، حصلت سرعة وبطء، لابتخلّل سكنات.

ويتبع هذا التوسّط. حركة بمعنى القطع لجزء جزء وهي الحسركة المـتّصلة المعقولة. من المبدأ إلى المنتهي، ولا حصول لها في الأعيان: لأنّ المتحرّك ما دام لم يصل إلى المنتهي. فالحركة لا توجد بتامها. وإذا وصل إليه فقد انقطعت.

وأمّا هذا التوسّط المستمر الذي لا يجتمع متقدّمة مع متأخّره. له وقوع في نفس الأمر وإن كانت كلّيته المتّصلة لا حصول لها إلّا في العقل. وبهـذا هـي مطابقة للزمان.

وأمّا من حيث إنّها بين القوّة والفعل فليست مأخوذة مع مقدار واتّصال. ليطابقه الزمان: بل إنّها يطابقه من حيث إنّه يلزمه اتّصال أو قطع. وبوقوع هذا التوسّط بالفعل، لم يلزم من كون المتقضّي واللاحق عير حاصلين، كون الحركة غير حاصلة مطلقاً. ثمّ من نفس التقضّي واللحوق يلزم حصول ما: فإنّ المتقضي ما كان وفات، واللاحق ما هو بصدد الكون. ومن ادّعي أنّ

۱) جاء في درّة الناج ج ٣ / ١٠١: «نيز» (أيضاً) / وهو تصحيف والصحيح فيه: ثير

٢) وقع إلى هنا سقط في نسخة، مج
 ٣) المتقضي: المتقض، مج / جاء في درّة التاج ج ٢ / ١٠١: منقضى / وهو تصعيف كما لا

الجسم الساكن في حيَّز مثلاً. يحصل في آخر مـن غـير حـركة. فـقد أنكـر النظريات.

والحركة تنقسم إلى:

أقسام الحركة

ما تقتضيها قوّة للجسم.

أو أمر خارج عن الجسم وقواه.

والأولى: إمّا أن يشترط فيها كونها بالإدراك والإرادة، وهي «الإرادية». كحركة الحيوان. أو لا يشترط فيها ذلك، وهي «الطبيعية»، سواء اقتضتها القوّة على وتيرة واحدة أبدأ، كحركة الحجر إلى أسفل، أو اقتضتها عملى وتماثر مختلفة، كنم النبات.

> الحركة القــــسرية والعـــرضية

والثانية: هي «القسرية»، إن لم يكن المتحرّك كجزء من الحرّك، أو كان الحرّك مكانأ له، كحركة المدرة المدرة إلى فوق ؛ وإلّا فهي «السرضية»، كحركة الجالس في السفينة بجركتها.

الحركة الأيـــــنية والوضــعية

والحركة قد تتصوّر في الأين. كالانتقال من مكان إلى أخر: وفي الوضع كحركة جرم دائر على مركز نفسه. لا على ما يخرج منه. فإنّ لكلّه حركة. ولم يخرج الكلّ عن مكانه.

ويجمع الأينية والوضعية: أنَّهما انتقال بالنسبة إلى أمر خارج عن الجــسم. وهيئاته.º

١) أن: \_، مج

٢) كجزء: كحيّز، مج، تر

٣) المدرة: القطعة المتلاصقة من التراب، ويقال بالفارسيه كلوخ

٤) مرّة التاج ج ٣ / ٢٠١: \_كحركة المدرةإلى فوق

<sup>0)</sup> جاء في درّة التاج ج ٢ / ١٠٢: «هيئت او» (هيئته)

 وفي\ الكمّ:

إمّا من مقدار إلى ما هو أكثر منه. وهمو «النمو» إن كمان بمورود ممادّة. والتخلخل أن كان بدون ذلك:

وإمّا إلى ما هو أصغر منه. وهو «الذبول». إن كان بانفصال مادّة. و «التكاثف» إن لم يكن.

وفي الكيف كتحرّك الجسم من السواد إلى البياض، أو من الحسوضة إلى الملاوة شيئاً فشيئاً على وجه التدريج. والتغيّر في هذه قد يتصوّر من غير حركة ـ كعلم ـ أو إرادة. تبدّلاً بغيرهما دفعةً.

والعقل وإن كان يتصوّر في الكمّ والكيف حركه. فني نفس الأمر لا حركة فيهما: لأنّ المراتب فيها مسماع عن «ما منه» و«ما البه» \_ يمتاز كلّ واحد منها عن الآخر بالفعل. بخلاف الأيون التي لا قسمة فيها. ولا امتياز إلّا بالقوّة. والنسب الماه اعتبارية.

 فلو كان فيهما حركة. لكان الوسط بين «ما عنه» الحركة فيهما و«ما إليه» الحركة:

إمّا أن يكون واحداً

أو كثيراً؛

فإنّ كان واحداً. فلا حركة.

وإن كان كثيراً. فتلك الكثرة سواء كان اختلافها بـالنوع أو بـالعدد إمّـا متناهية: أو غير متناهية.

فإن كانت متناهية لزم تركّب الحركة من أمور لا تقبل القسمة؛ إذ لو قبلت

ه) أي: إلى الأبون

۲) أصغر: ـ، صنو ، تر

۱) أي: والحركة قد تصوّر في ۲) أي في الحركة / راجع: د*رّة الناج ١٠٣/٣* ٤) هكذا في النسخ

الانقسام لانقسمت إلى أمور متغايرة، ويعود الكلام إلى كلِّ واحد منها، وهلَّم جِرُأ. فيكون ما فرض متناهياً غير متناه؛ هذا خلف. وتركّمها ممّـا لا يـقبل الانقسام باطل. لما علمت.

وإن لم تكن متناهية مع أنَّها محصورة بين حاصرين وممتازة بالفعل. فــهو باطل أيضاً.

وكذا الكلام في الحركة في الجوهر وإن كانت الحركة فيه لا تكاد تتصوّر.

فإذاً الجسم عندما تتبدّل عليه الكيّات. وعند استحالته من كيفية إلى أُخْرَى. فَكُلُّ وَاحْدَ مِنَ المُرَاتِبِ التِّي فَهَا بِينِهَا يُوجِدُ فِي زَمَانٍ. وَإِلَّا لَزَمَ تَنَالَى الآنات. فلزم في الجسم الأجزاء التي لا تتجزَّأ؛ وستعلم ٰ بطلانه.

> الحركة المستديرة و المستقيمة، والسريسعة و السطيئة

وتنقسم الحركة أيضاً إلى مستديرة. ومستقيمة ومركبة منها. كحركة العجلة. وكلُّ منها" إلى سريعة وبطئية.

> الحسركة الق واحدة بسيالشخص

وأيضاً فنها واحدة بالشخص؛ ويجب أن يكون موضوعها وزمانها وما هي فيه واحداً.

فأمّا وحدة الموضوع: فلأنّه لو تـعدّد لكـانت الحـركة التي لهـذا مـغايرة بالشخص للتي ً لهذا.

وأمّا وحدة الزمان: فلاستحالة إعادة المعدوم بعينه.

وأمًا وحدة ما هي فيه: فلأنّه بمكن أن يكون جسم ينتقل من مكــان إلى مكان. وهو مع ذلك يتحرُّك على مركز نفسه. حركة وضعية. بحبيث يكون ابتداء هاتين الحركتين وانتهاؤهما واحداً. فيتُحد الموضوع والزمان. من غـير اتّحاد الحركة.

۲) متهما: منها ، مج ١١ ستعلم: سيعلم. صنو

۲) للتي: التي ، مج

ولا تعتبر وحدة المتحرّك ؛ لأنّا لو قدرنا محرّكاً حرّك جسماً. وقبل انقضاء تحريكه أو معه. يوجد محرّك آخر، كانت الحركة واحدة بالاتّصال. وإن كانت كثيرة باعتبار تكثّر النسب إلى الحرّكات ومن غير هذا الوجه.

ووحدة المبدأ ۗ والمنتهي غير كافية. لأنّ السلوك من أحدهما إلى الآخر قد يكون بطرق كثيرة: بلى وحدتهما لازمة لوحدة الأمور الثلاثة المذكورة.

الحسركة التي واحدة بالنوع ومنها ً واحدة بالنوع. ولا تتحقّق إلّا عند اتّحاد «ما منه» و«ما إليه» و«ما فيه».

أمّا اتّحاد ما منه وما إليه: فلأنّ الحركة من الأرض إلى السهاء تخالف الحركة من السهاء إلى الأرض بالنوع. مع اتّحاد ما فيه الحركة.

وأمّا اتّحاد ما فيه: فلأنّ الحسركة من نقطة إلى أخرى بــالاستقامة تخــالف الحركة منها إليها بالاستدارة: <sup>با</sup> مع اتّحادهما فيها منه وما إليه.

إنَّ الحسركة والسكسون ليسا مسن ذاتيات الشيء ولا شيء من الحركات يقتضيها مجرّد الجسمية. وإلّا لدامت بدوامها. وما صمّ وجود جسم ساكن؛ لأنّ ما بالذات يستحيل زواله بعارض.

ولماً كانت الحركات مختلفة بالسرعة والبطء، والاستقامة والاستدارة وتكونها من المركز وإليه وعليه. لتساوي الأجسام في طبيعة الجسمية؛ وما كان مقتضاه غير مختلف فهو لا يختلف.

وأيضاً: فالجسم من حيث هو جسم، هو ثـابت. ولا شيء مـن مـقتضي الحركة الفير الثابتة بثابت. فلا شيء من الجسم من حيث هو جسم بمقتضي الحركة.

٢) المبدأ: المبتدأ ، صبو

١) المتحرّك: المحرّك، مج
 ٣) عطف إلى «و أيضاً فمنها واحدة بالشخص»

٤) بالاستدارة: الاستدارة ، صو

ولأنّ الجسم من حيث جسميته متشابه الأحوال، والذي هو مقتضٍ للحركة فإنّه يعطيها ويقتضيها شيئاً فشيئاً، ولو اقتضى الجرء الأوّل من الحركة لدام بدوام علّته، فما وجد الجزء الذي بعده؛ فكانت الحركة غير حركة، هذا خلف.

وإذا كان مع الجسم جميع ما يلائمه فلا يتحرّك؛ فإنّ الحركة لطلب الملائم. وما لا يلائم فلا يترجّع وجوده بالنسبة إلى اقتضاء الماهية الجسمية على عدمه، فلا يتحرّك طبعاً إليه. فالحركة لا تقتضيها طبيعة الجسم من حيث هي تلك الطبيعة. كيف والطبيعة ثابتة، والحركة ليست بثابتة. وما سمّيت «طبيعية» " ابتناؤها على مفارقة غير طبيعية.

فالطبيعة توجب الحركة بشرط زائد، وذلك الشرط هو حالة غير طبيعية. فلعلّة الحركة التي تسمّى طبيعية جزء ثابت هو الطبيعة، وآخر غير ثابت هو الوصول إلى حيثيات وأينيات غير ملائمة، على سبيل التبدّل والتحدد. وإن كانت المسافة في نفسها موصولة فالحركة الطبيعية مبنية على القسرية. °

ولا تصدر الحركة عن مجرّد القوّة الشعورية، وإلّا ما تخلّفت عنها. بل لا بدّ من مرجّح يرجّح جانب الحركة على جانب السكون، ليصدر عنها التحريك. وذلك هو الإرادات والدواعى الختلفة.

وما يحرّك الجسم محسرّكة بتوسّطه يسمّى «ميلاً». ووجه الافتقار إليه فيما يوجد فيه، أن الحركة لا تخلو عن حدّ ما من السرعة والبطء. وهما قبابلان

١) اقتضى: + الجسم ، مج مج تر ٢) طبيعية: طبيعة ، مج ، تر

٣) و أيّد النصّ بما جاء في ورّة التاج ج ١٠٥/٣: «و حركتى كي او را طبيعي ميكوبند».
 غ) فلملّة: + فاعله، ميج

۵) جاء في درّة القام ج ۲ / ۲۰۰ «و اگر چه مسافت در نفس خود موصول است وحركت طبيعي مبني بر قسرى» «و ان كانت المسافة... والعركة...) / فاذاً لفظة «إن» وصلية على هذه القراءة وهي أنسب للنص ۲)

للشدّة والضعف. والحرّك الواحد للجسم من حسيث همو واحد ـ كالطبيعة الواحدة ـ لا يقبلها. فلا يكون صدور حركة منه معيّنة أولى من غيرها إلاّ بأمر آخر. قابل للشدّة والضعف إكا أ قبول الحركة لهما في سرعتها وبطئها وذك هو «المبا.».

واشتداده وضعفه. إنّا هو بحسب اختلاف الجسم في كمتيته، واندماج أجزائه، وانفشائهها، ورقّة قوام ما فيه الحركة وغلظه، وغير ذلك. وهو محسوس في مثل الزقّ المنفوخ المسكن تحت الماء قسراً؛ فإنّ فيه مدافعة صاعدة مع عدم الحركة.

و هو :

قد يكون طبيعياً، كالميل الذي للحجر المسكن قسراً في الجو: وقد يكون نفسانياً. كما يعتمد الحيوان على غيره: وقد يكون قسرياً، كالسهم المرمى إلى فوق قسراً.

ولا ميل في الجسم حال كونه في الحيّر الطبيعي؛ لأنّه إن مال إليه فهو طلب الحاصل؛ وإن مال عنه كان المطلوب بالطبع متروكاً بالطبع.

ولا يجتمع الميل الطبيعي مع القسري إلى جهتين مختلفتين بالذات؛ لأنّ أحدهما مدافعة إلى الطبيعي، والآخر مدافعة عنه. والمدافعة إلى الشيء مع المدافعة عنه لا تجتمعان. لكن جاز اجتماع مبدأيهما. لأنّ الحجرين المرميين الى فوق من يد واحدة عقيقة واحدة، قد يختلفان في السرعة والبطء عند اختلافهما في الحجم. ولو لم يكن مبدأ الميل الطبيعي المعاوق في الأعظم موجوداً أو أقوى، لما ثبت الاختلاف المذكور؛ لكونه ترجيحاً بلا مرجّع.

٢) الآخر: الأخير، مج

أقسام المبيل ركسيفية اجمستاع أقسامه

١) الإضافة من درّة *التاج ج ٢ /* ١٠٦

٣) المرميين: العرميتين (؟) ، صو ٤) واحدة: واحد، مج

<sup>0)</sup> جِماء في درّة التاج ج ٣ / ١٠٦: «در عظم ودر صغر» (في العظم والصغر)

٦) او: و ، هنو

وقد يجتمع الميل الطبيعي مع الميل القسري إلى جهة واحدة: كما إذا دفعنا الهجر إلى أسفل بقوّة شديدة. فإنّ الحركة حينئذٍ تكون أسرع ممّا إذا كمان متحرّكاً بطبعه فقط. وكما يجوز اجتماع حركتين إلى جهتين \_ إحداهما بالذات والأخرى بالعرض \_ فكذلك يجوز في الميلين. كحجر يجمله إنسان يمشي.\

وكها لا يجتمع في الماء حرارة وبرودة، بل تكون فيه كيفية متوسطة بينهها ـ إمّا مع الميل إلى إحداهما، أو مع التعادل بينهها ـ كذلك الميل الطبيعي والقسري الى جهتين. وكلّها كان الميل الطبيعي أقوى، كان أمنع لجسمه عن قبول الميل القسري، وكانت الحركة بالميل القسري أفتر وأبطأ. وليس كلّها كان أبعد عن قبول الميل القسري، كان ميله الطبيعي أقوى؛ فإنّ ذلك قد يكون، لا للحيل الطبيعي، كالتبة الصغيرة وما يجري مجراها، فإنّه ليس لها بُنية مستعدّة لقبول ذلك.

إبطال الحركة القسرية

وما لا مبدأ ميل طبيعي فيه. فإنّه لا يتحرّك لا طبعاً ولا قسراً. أمّا إذا فرض تحرّكه طبعاً. فقد انفرض معه ميل طبيعي.

وإن فرض حركته عن قسر. فالقاسر \_ بإرادة. أو بغير؟ إرادة \_ إسًا أن يطاوعه الجسم على التحريك المستقيم أو المستدير، أو لا يطاوعه.

فإن طارع فلا شكّ أنّه يختلف عليه تأثير الأقوى والأضعف مع التساوي<sup>؛</sup> في الأمور الخـــارجية. ولولا أنّه يعاوق° الضعيف معاوقة مًا. وإلّا لكان تأثير القوىّ فيه كتأثير ما هو أضعف منه<sup>٦</sup> من غير تفاوت. وليست المعاوقة للجسم

۱) جاء في درّة التاج ج ۲ / ۱۰۱: «چون سنگی کی حمّالی آن را میبرد» (کحجر بحمله مال)

كذا في النسخ، جاء في لسان العرب ج ١ / ٢٧٧، التيّي: ضرب من التمر
 التساوى: المتساوى، مج

۲) بغیر: غیر، مج ٥) یماوق: یفارق، مج

٦) منه: ـ. مج، تر

بما هو جسم. بل هي لأمر به يطلب البقاء على حاله من المكان الطبيعي والوضع. وهذا هو المبدأ الذي نحن في بيانه.

وإن لم يطاوع القاسر، ففيه مقاومة مًا. ففيه مبدأ ميل.

والحركة النفسانية. فالنفس هي التي تحدّد حالها من السرعة والبطء المتخيّلين لها. بحسب الملائمة واختلاف الدواعي.

والحركة الطبيعية معاوقها المتفاوت أمر من خارج الجسم. كرقة قوام سا تتحرّك فيه وغلظه. ولا يمكن أن تكون من داخل. لأنها لا تقتضي الشيء. وتقتضي ما تعاوق عنه. وكلّما اتّفقت الخارجيات تعيّنت المعاوقة الداخسلية بالميل. وكلّما اتّفقت الأمور الداخلية. تعيّنت المعاوقة من خارج.

ولا تستحق الحركة من حيث هي حركة زماناً معيناً لذاتها. فإنها لا توجد إلاّ على حدّ ما من السرعة والبطء. فهي منفردة عنها غير موجودة، وما ليس بموجود لا يقتضي ما هو معين. للله فليس النعين إلاّ بأمر غيرها، هو الميل إن كان داخلياً. أو غيره ان كان خارجياً.

وإذا بطل الميل القسري فليس مبطله ذاته، وإلّا لما وجد. ولا يبطله المقسور، ولا كلّ هيئة قارة فيه، وإلّا لما استمرّ معها. ولا الحركة القسرية التي هي معلولة للقاسر، فإنّها معلولة الميل.

والمعلول لا تبطل علّته. فالمبطل أمر من خارج. إمّا يبطله دفعةً كمصادم يلتقيه. أو تدريجاً كمعاوقات ما يتحرّك فيه. وتخــتلف المعاوقة بـرقّة ذلك وغلظه. وبحسب ذلك يقلّ زمانُ ثباتِ الميل ويكثر. فلا يزال يعاوقه شــيناً فشيئاً. وينقصه حتى تنتعش الطبيعة، وتتمكّن من مقتضاها.

وإذكان الميل يحسّ باقياً عند التسكين. أ فليس نفس الحركة.

٢) معيّن: بمعيّن ، مج

١) المكان: امكان، مج

٣) يقل: نقل، ڝــو

٤) جاء في درّة التاج ج ٣ / ١٠٨: «و چون احساس به بقاء ميل كنند در حالت تسكين» (و اذ

وإذ لم يبق عند وصول الجسم إلى حيّزه الطبيعي، مع أنّ طبيعة الجسم حينئذ باقية، فهو غار الطبيعة.

> عـدم وقـوع الحـــركة في الآن

ولا يتصوّر وقوع الحركة في الآن. وإذا أخذ السكون عبارة عن عدم الحركة عمّا من شأنه أن يكون متحرّكاً، فالجسم في الآن الواحد لا يكون متحرّكاً ولا ساكناً. ولا يلزم من ذلك أن لا يكون متحرّكاً ولا ساكناً في نفسه. كما أنّه لا يلزم من كون زيد غير متحرّك في السهاء ولا ساكن فيها أن يخلو عن الحركة والسكون مطلقاً.

أينُ المنحرَّك

و«أين» المتحرّك في جميع حركته أينٌ واحدٌ في الخارج. ينقسم إلى أيون في الوهم متعدّدة. وأوّل القسمة فيه لا ينتهي كما سيتحقّق ذلك في الجسم.

السكــــون

ومقابل الحركة المطلقة سكون مطلق، ومـقابل الحـركة الخـاصّة سكـون خـاصّ.

وليس السكون هو لا وجود أيّ حركة كانت. فما من متحرّك إلّا ويسلب عنه في حال حركته حركات أخرى كثيرة.

> لایکن وقوع حسرکة لا أسرع منها

ولا يتصوّر وجود حركة لا يتأتى أن يتصوّر أسرع منها. فإنّها حينئذِ تقع في زمان لا يتجزّأ. وإلّا لكانت الواقعة في أقلَ من ذلك الزمان هي أسرع من التي فرض أنّه النهاية في السرعة. هذا خلف. هذا بحسب التصوّر العقل.

وأمًا في الأعيان. فللسرعة والبطء حدان لا يمكن الزيادة عليهما في نفس الأمر.

> إنَّ الحسركة الطبيعية هي الحسسركة المستقمة

وكلُّ حركة طبيعية فهي هرب بالطبع عن حال. ولا شكُّ أنَّها حال غير

ملائمة. ولا بدّ وأن يكون ذلك على أقرب الطرق. فيكون على خطّ مستقيم. لأنّه إن لم يكن كذلك، كان الجسم في قصده إلى مكانه الطبيعي عادلاً عنه. من حيث هو طالب له، فلا يكون القصد إليه؛ إذاً فكلّ حركة ليست مستقيمة.\ فلمست بطمعية.

إنَّ الحسركة المستديرة ليست يسطيعة فالحركة المستديرة التي لا تكون عن قسر فليست عن الطبيعة. ويدلً على ذلك أيضاً: أنّه قد ثبت أن كلّ حركة بالطبيعة فإنّها لهرب الطبيعة عن حالة غير طبيعية. والطبيعة قد بين أنّه إنّا نعني بها ما لا تفعل بالاختيار، بل إغّا تفعل بالتسخير، فلا تفتن حركاتها وأفاعيلها. فلا تقتضي الكون في وضع الهرب عنه معاً: فلو فرضنا الحركة الوضعية بالطبيعة. لكان سببها الهرب عن الوضع غير الطبيعي والمهروب عنه غير مطلوب، فإنّه لو كان مطلوباً لما كان مهروباً عنه. لكنّ الحركة المستديرة متوجّهة إلى حيث كان منه الهرب، فهي إذن عن اختيار وإرادة. وإذا كانت غير مختلفة. فذلك لعدم اختلاف الدواعي والإرادات.

ولو كان المقصود بالحركة المستديرة حصول وضع متعيّن، فذلك الوضع: إمّا بالفعل أو لا بالفعل.

والذي ليس بالفعل بوجه لا يحدث عنه تأثير بالفعل. ولا يتصوّر تعيّنه. فهو إذاً بالفعل.

وذلك الفعل: إمّا بحسب الوجود الخارجي: أو الذهني.

ولو كان بحسب الخارجي لوجد بالفعل تعيّنات لا نهاية لها. لأنّـه ليس بعضها أولى بأن يخرج إلى الفعل من بعض فيا حركته مستديرة.

ثمّ لو كانت تلك الأوضاع موجودة بالفعل، لما كانت سطلوبة. فبتي أن

۱) مستقيمة: بمستقيمة ، صبق

٢) أو الذهني... الخارجي: ــ، مج

يكون متوهِّماً بحسب الذهن. وذلك النوهِّم: إمَّا مؤثَّر أو غير مؤثَّر.

فإن لم يكن مؤثّراً، فسواء كان أو لم يكن، بل يكون سبيله سبيل الماذيات المختلفة التي لا يجب لأجلها أن يصير الجسم منقسماً بالفعل، بل التوهّم أضعف من ذلك؛ فهو توهّم مؤثّر في الحركة، فهو إذن توهّم المتحرّك، وهو المطلوب.

ويجتاج هذا الوجه إلى معاضدة حدس، وكيف يصحّ عند ذي فطرة سليمة أن توجد حركة دورية مع أنّه لا وضع أولى من وضع إذا ً لم يكن هناك سبب مرجّح لوجود أحد الأوضاع من دون آخر منله، وليس إلّا لتوهّم أو لتصوّر.

والحركة المستقيمة. وإن كان الجسم الذي يتحرّك بها يـقصد جـزءاً مـن المسافة ثمّ يهرب منه إلى آخر، فليس توجّهه إليه هو نـفس تـوجّهه عـنه. بخلاف الحال في المستديرة.

وأيضاً . فإنّ المتحرّك بالاستقامة تتغيّر ميوله الى التشدّد في الحركات الطبيعية، وإلى الضعف في القسرية على الاتصال. فيكون مقتضي كلّ منها غير مقتضي الآخر، وقد عرفت أنّ حال مثل هذه الطبايع تختلف بتقدير المسافات. وليس كذلك حال الحركة المستديرة.

فهذا ما رأيتُ أن أذكره من الأعراض. ومن ههنا أشرع في ذكر الجواهر. وما يخصُّ كلّ واحد منها. من هذه الأعراض وغيرها. إن شاء الله تعالى.

١) المحاذيات: المجاذيات، مج، تر

۲) هکذا هی النسخ / والأظهر آذ / جاه فی درته الناج ج ۱۹۰/۳: «هیچ یك از اوضاع اولی نیست از وضعی، چون آنجا سبی مرجّح یكی از اوضاع بر دیگری مثل او نباشد، و آن سب نیست الا تومّعی یا تصوّری».

٤) يخصّ: يختصّ، صبو





## الفصل الأوّل في مقوّمات الجسم الطبيعي وأحكامه العامّة دون ما يختصّ بحسم جسم ْ

الجسم الطـــجيعي و أجـــزاؤه وجود الجسم الطبيعي معلوم من جهة الحسّ. وهو: إمّا مركّب من أجسام مختلفة الطبائع، كبدن الإنسان. أو غدر مركّب، كالهواه.

وكيف كان، فهو قابل للانقسام.

والانقسامات الممكنة إمّا حاصلة بالفعل. أو غير حاصلة كذلك.

وعلى كلا التقديرين: إمّا متناهية أو غير مـتناهية. هـذا بحسب القسـمة العقلئة.

إبطال الجـز. الذي لا ينجزّأ لكن كون الجسم في الخارج مركّباً من أجزاء كـلّ واحــد مــنها لا يـقبل الانقسام ــ لا بالفعل، ولا بالفرض ــ هو محال؛ سواء تناهت. أو لم تتناه. وكذا كون الجسم المتناهى في الخارج مركّباً من أجزاء غير متناهية بالفعل. سواء

قَبِل كلّ واحد منها الانقسام الفعلي أو الفرضي. أو لم يقبلهما.

إبطال الأجزاء التي لا تتجزًأ بالقوة ويتبيّن بطلان الأوّل من وجوه كثيرة. أذكر منها ثلاثة: أحدها: لو تألّفت الأجسام ذوات المقادير منها: فـإمّا أن تـتداخـل:

٢) أي: «كون الجسم في الخارج مركّباً...».

۱) قارن: *درّة التاج* ج ٤ / ١

أ. لا تتداخل

فإن تداخلت: لم يتألف منها مقدار.

وإن لم تنداخل: فكلِّ وسط منها بين إثنين. يلقي بأحد طرفيه غير ما لقيه بطرفه الآخر، فانقسم فرضاً، هذا خلف.

وكون المركز محاذياً لجملة أجزاء الدائرة. ليس كالملاقاتين المذكورتين. لأنّ ما تتعلَّق به تلك المحاذيات المتكثَّرة واحد. وما تتعلَّق به المتاسَّات غير واحد. فإن تماش ما يماشه من جهة لا يقع على موضع تماش ما يماشه من جهة أخرى. وثانيها: الرُحيٰ ۗ إذا تحرّكت وكان فيها ۗ أجزاء لا تنجزّاً. فما لم يخرج جزء عن حيِّره لا يقع في حيَّز مجاوره. فإذا تحرّك من دائرة الطوق جزء:

فإمًا أن لا يتحرّك من دائرة القطب شيء.

أو يتحاك أكثر المنه.

أو مثله،

أو أقلَ من جزء.

فإن لم يتحرّك من القطبية شيء مع أنّ الطوقية قد تكون أضعافها مراراً كثيرة، وجب أن يرى سكون دائرة القطب رؤية أتم من رؤية حركتها. وليس كذا، فإنّا نراها مستمرة الحركة من غير أن نجد فيها سكوناً أصلاً.

وان تحرُّك منها أكثر منه أو مثله، قُت القطبية قبل الطوقية.

فلا بدُّ وأن يتحرُّك من دائرة القطب أقلُّ من جزء. فينقسم ما لا ينقسم. و ثالثها: الشكل المربع. يجب أن يكون قطره \_ وهو الذي يقطّعه \* بمثلّثين متساويين \_ أطول من كلّ واحد من أضلاعه. فلو كان مركّباً سن أجهزاء

١) لم يتألف: فلا يتألف، مج

Y) جاء في درّة *التاج* ج £ ٪ Y: «اشياء» / وهو تصحيف قطعاً

٣) فيها: فها، مج (وكذا ساير الموارد في هذه النسخة)

٤) أكثر: أكبر، مج ٥) أضعافها: أضغافها، حسو ٦) زاها: پراها، منو

٧) بقطّعه: نقطعه، مج

لاتتجزّاً. لوجب أن يكون القطر مساوياً للضلع. وهو ممتنع وتظهر صحّة ذلك عند التأمّل والاعتبار.\

إبطال الأجزاء التي لا تتجزّ أ بالفعل وأمّا بطلان الثاني. وهو تركّب الجسم المتناهي من أجزاء غير ستناهية بالفعل. فبيانه: إنّا إذا أخذنا من تلك الأجزاء عدداً متناهياً:

فإن لم يفد تألّفه من كلّ الجهات مقداراً، لم يتألّف الجسم منه:

وإن أفاد، فقد حصل جسم له نسبة إلى الذي فرضت أجزاؤه غير متناهية. ونسبة العدد إلى العدد، كنسبة الحجم إلى الحجم: إذ بازدياد العدد يسزداد الحجم، فهو مساوى له. لكن نسبة الحجم إلى الحجم نسبة متناه إلى متناه.

فنسبة العدد إلى العدد كذلك. فالجسم الذي فُرض للجيزاؤ، غير متناهيةً بالفعل. هي متناهية بالفعل، وهو المطلوب.

ويتبيّن بهذا أيضاً أن حركة الجسم. وزمان حركته. لا تتألّف من أجـزاء لاتتجزّاً: ولا الذي يفرض منها متناهياً يتألّف من أجزاء غير متناهية بالفمل. لمطابقتها للمسافة.

ولو قطع بما لا يتجزّأ من الحركة قدراً من المسافة:

فإن لم يُتجزُّأ " ذلك القدر. فقد تركَّبت المسافة ممَّا لا يتجزَّأ؛

وإن تجزّأ فما يقطع به نصفه هو نصف ما يقطع به كلّه. فينقسم من الحركة ما فرض أنّه غير منقسم.

وكذا نسبة الزمان إلى الحركة؛ فإنّ زمان نصفها نصف زمان كلّها. كما أنّ الحركة إلى نصف المسافة نصف الحركة إلى كلّها " فكلّ واحد من الشلاتة "

الأثنا مثلاً عينما نفرض كل ضلع من المنلت بمقدار جزئين. فوجب أن يكون مقدار الوتسر الحاصل أكثر من جزئين وأقل من ثلاثة أجزاء. وهذا يطابق قاعدة فيثاغورت في المتلّث القائم الزاوية.

٣) لم يتجزَّأ: لم يتجز، صو، مج، تر ٤ ) تركّبت: تركيب، صو ٥) كما أنّ العركة.. كلّها: ..، تر

٦) أي المسافة والحركة والزمان / راجع: درة التاج ج ٤ / ٣

ينقسم بحسب انقسام الباقيين.

وقد ظهر ممّا قيل إنّ الجسم إذا كان منقسماً بالفعل فلا بدّ وأن تنتهى قسسته إلى جسم لا يكون منقسماً بالفعل " بل يكون قابلاً للقسمة الفرضية أو الوهمية إلى غير النهاية بالقوّة، من غير أن تخرج تبلك الانتقسامات إلى الفعل ألبتّة. فكلّ جسم فهو قيابل للانفصال؛ وذلك الانفصال إن أدى إلى الافتراق فهو الفكّ والقطع، وإن لم يؤدّ إليه، فإن كان لأمر في الخارج، فهو الذي باختلاف عرضين في الجسم، وإلّا فهو بالوهم أو الفرض.

وكون الأجزاء غير متناهية بالقوّة. لا يمنع من كونها محصورة بين طـرقى الجسم. ولا من كونها يقطعها قاطع بالحركة. بل إنّما يكون ذلك ممتنعاً. لو كانت الأجزاء موجودة بالفعل.

> إثبات الحيولى عبر طريق الفصل والوصل

وكل جسم طبيعي فلا بدّ وأن يكون مركباً من مادّة وصورة؛ وذاك الآنه لا يخلو من اتصال في ذاته، وأنّه قابل للانفصال حال كونه متصلاً؛ فقوّة عبوله حاصلة حال الاتصال. ونفس الاتصال لا يقبل الانفصال، إذ ما يقال إنّه قابل لشيء على الحقيقة لا بدّ وأن يكون باقياً عند حصول المقبول. لكين الهوية الاتصالية تعدم عند طريان الانفصال، فلا تكون قابلة له.

فإذاً للجسم شي غير الاتصال به، يقوى على قبول الانفصال، وهو الذي يتصل تارةً، وينفصل أخرى، وذلك هو المستى به المادة» و «الهيبولي»، وهو ثابت للجسم وإن لم ينفصل بالفعل. لأنّ ثبوته له لا بواسطة الانفصال نفسه فقط، بل وبواسطة القوة عليه، ولهذا كانت الهيولي ثابتة حال الانفصال، وقبله، وبعده.

١) قيل: قبل، صنو ٢) فلا بدّ وأن تنتهي... بالفعل: ... منج

٣) لم يؤدَّ: لم يرد ، مج ٢) ذاك: ذلك ، مج

٥) فقوّة: لقوّة ، مج

وليس لها في ذاتها اتصال ولا انفصال ولا وحدة ولا تعدّد. وإلاّ لم تكن موضوعة لهذه الأشياء. وإذكان كلّ ما هو جسم: فإمّا متصل. أو منفصل. وإمّا واحد. أو متعدّد. فلا شيء ممّا هو قابل لشيء من ذلك بجسم: بل القابل لذلك هو الهيولي. والاتصال أو الوحدة هو الصورة.

وإذا رجع كلّ عاقل إلى نفسه علم أن الهوية الاتصالية هيي شيء مع متّصل، وليست شيئاً قائماً بذاته، ولا تعقل ماهية الجسم بدونها، فهي من مقوّماته. فهو مركّب منها ومن قابلها، ومجموعها جوهر \_وإن كان الاتصال على اصطلاح هذا الكتاب ليس بجوهر \_لقيامه بالهيولي، لا بذاته.

كــل جـــم يقبل الانـــفصال والمراد بالانفصال الذي أثبتت الهيولى بواسطة قبول الجسم له، همو الانفصال الانفكاكي. وكل جسم فهو قابل له من حيث طبيعة الجسمية؛ وإن امتنع قبول بعض الأجسام له فذلك لأمر خارج عن طبيعة الجسم من حيث هو جسم.

ودليل ذلك: أنّ القسمة في الجسم - وإن كانت غير انفكاكية - فلا بدّ وأن تحدث في المقسوم إثنينية ما، ويكون طباع كلّ واحد من الإثنين طباع الآخر، وطباع الجملة، وطباع الحنارج الموافق في النوع؛ وما يصحّ بين إثنين منها يصحّ بين إثنين اخرين؛ فيصحّ إذن بين المتباينين من الاتصال الرافع للإثنينية ما يصحّ بين المتصلين، ويصحّ بين المتصلين من الانفكاك الرافع للاتحاد الاتصالي، وما يصحّ بين المتباينين.

وهذا كلّه إغّا هو باعتبار التشابه في طبائع تلك البسائط. فـإنّ الطبائع المتشابهة إنّما تقتضي حيث كانت شيناً واحداً غير مختلف. فيجب في الجميع: إنّا امتناع قبول الاتصال والانفصال الانفكاكي.

١) اتَّصال ولا انفصال: انفصال ولا اتَّصال، مج

٢) الرافع: الزافع (؟) ، تر

أو إمكان قبولها.

ولماً لم يكن الأوّل حقّاً. تعيّن الثاني. وهو إمكان قبول الجسميع للاتّسال والانفكاك الرافع له من حيث طبيعة الامتداد الجسماني. المقول على الامتدادات الفلكية والعنصرية. على اختلاف أقسامها. عمني واحد.

وتشترك أعداده في أنّها مشّصلة بـذاتهـا وقـابلة للانـفصال. ولو بحسب الفرض؛ وأنّها لا تبق هويّتها الامتدادية عند وجود الانفصال. لا في الخارج. ولا في الذهن. وهذا القدر معلوم ومشترك فيه. ومقتض للحكم بالاحتياج إلى القابل مع جميع ما عداه ممّا نعلمه وممّا لانعلمه. وهو غير مانع من الانفصال الانفكاكي من حيث طبيعته، كما قد بيّن.

إنّ الحــــيولى لا تنعرّى عن الصورة

البر هان الأوّل

<sup>٣</sup>وهيولي الجسم لا توجد مجرّدة عن صورته، وإلّا:

فإمًا أن تصحّ الإشارة إليها.

أو لا تصخ. فإن صحّت:

فإمًا أن تقبل القسمة؛

أو لا تقبلها.

فان لم تقبلها فهي نقطة حالَة في غيرها. وإلاّ كانت جزءاً لا يتجزّاً. فما منها إلى جهدًاً. في منها إلى المرى.

وإذا كانت حالّة في غيرها. وهو لا محالة ذو وضع. فهو إمّا خط أو سطح أو جسم. وكيف كان من ذلك لم تكن مجرّدة عن الصورة الجسمية. إذ الخطّ والسطح لا بدّ من حلولها في الجسم.

۱) طبیعة: طبیعیه (؟) ، مع ۲ مقتض: مقیض(؟) ، تر

٣) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٦
 ٤) منها: \_. صو
 ٥) إلا أخرى: الأخرى: تر

وإن قبلت القسمة: فإمّا في جهة واحدة فتكون خطاً؛ أو في جهتين فتكون سطحاً؛ أو في ثلاث جهات. فتكون جسماً؛ وأيّ هذه كانت فهي مقارنة للصورة.

وإن لم تصعّ الإشارة إليها: وجب أن لا تقارنها الصورة. لأنّها لو قارنتها. فإمّا أن تقارنها في حيّر. أو لا.

والأوّل: محال. وإلّا لكانت الهيولى في حيّر. فتكون قابلة للإشارة إليها. وقد فرض خلافه.

والثاني: محال. وإلّا لقارنتها ۚ الصورة الجسمية لا في حيّز: فيحصل الجسم لا في حيّز ثمّ ينتقل إلى الحيّز. وهو باطل.

ولأنّ الصورة الجسمية لو قارنتها فإمّا أن تقارنها صورة أخرى نوعية. أو لا تقارنها.

فإن كان الأوّل: كان ترجيحاً بلا مرجّح.

وإن كان الثاني: فلا جائز أن لا يحصل في حيّز أصلاً. ولا أن يحصل في كلّ الأحياز في حالة واحدة؛ وهما ظاهرا البطلان.

فليس إلا أن يحصل في بعض الأحياز دون بعض، وحينئذ يكون اختصاصه بذلك الحير من غير مخصص، لأنه لا يكفي في اختصاص الهيولى بحير اتصافها بما لا يقتضي لها حيراً. لأن نسبتها مع تلك الأوصاف إلى جميع الأحياز واحدة. وما يقتضي لها حيراً فقد فرضنا انتفاءه. لكن التخصيص من غير مخصص باطل. وإذا بطلت الأقسام بأسرها على تقدير تجردها عن الصورة، فتجردها عنها باطل.

ولو تجرّد هيوليا جسمين عن الصورة. إن تكثّرا دون مميّز. فهو محال. وإن اتّحدا باتصال وامتزاج وتركيب انفرضت الصورة المنفيّة. والاتّحــاد على غــير

البرهان الثاني

هذه الوجوه باطل.

وليس انعدام أحد الهيوليين\ أولى من الآخر، فلا بدّ من عدمها معاً. ثمّ لو خصّص بعض الهيولى بصورة دون البعض. لكانت منقسمة ستايزة الأجـزاء دون الصورة. والمحال لازم. سواء اتّصل البعض بالبعض، أو أنفصل عنه.

وهذا وما قبله فلا يدلّان على أنّ الهيولى لا تتجرّد عن الصورة مطلقاً وكيف كان؛ بل الأوّل منها يدلّ على أن الهيولى المقترنة بالصورة لم تكن مجرّدة عن صورة أصلاً؛ والثاني يدلّ على "أنّها لا تتجرّد بعد حصول الصورة فيها. ولا يبعد أن يجدت من ذلك عدم تجرّدها عنها مطلقاً.

إنّ الصورة لا تــــتجرّد عـن الهـيولي

والصورة أيضاً لا تتجرّد عن الهيولي. لأنّ الاتصال من حيث هو اتصال لو كان غنياً بذاته عمّا يقوم فيه. لبقى ذلك الاستغناء ببقاء ذاته. وقد بيّن أنّه ليس كذا.

> إئـــــات الصـــورة النوعية

ولا تخلو الهيولى أيضاً من صور ُ أخرى تختلف بهـا الأجــــام أنــواعاً. كالصورة الأرضية والهوائية والفلكية. وذاك ُ لأنّ الأجـــام مختلفة في اللوازم. فائمًا:

إمّا أن تقبل الانفكاك والالتنام والتشكّل بسهولة ـكالأجسام الرطبة ـأو بعسر، كاليابسة؛

أو لا تقبلها أصلاً، كالحدّد. على ما ستعلم.

والاختلاف في اللوازم يقتضي الاختلاف في الملزومات. فهذه الأمور:

١) المنفية والاتّحاد على غير... الهيوليين: ... مج

۲) علی: ۔، صنو

٣) يدلُّ على: + أن الهيولي المقترنة بالصورة... يدلُّ على ، مج

٤) صور: صورة، مج ٥) ذاك: ذلك، مج

لا تقتضيها الجرمية المتشاركة في جميع الأجسام. إذ لو اقتضت شيئاً منها لكان كلّ جسم كذلك، وليس كذا.

ولا تقتضمها أيضاً الهيولي، لأنَّها قابلة لها. والقابل لا يكون فاعلاً لما يقبله. فلها علَّة غيرهما: فإن لم تكن تلك العلَّة مقارنة للأحسام، كانت نسبتها إلى جميع الأجسام القابلة عنها متساوية. فتخصيص بعضها بصفة معينة دون بعض من غير استحقاق ذلك البعض له. يكون تخصيصاً من غير مخيصَص؛ وهم محال.

ثُمَّ إِنَّ الفاعل لا يفيد الاستعداد للقبول وعدم القبول إلَّا بإفادة ما يقتضمها. فإن الاستعداد لها أيَّمًا هو للشيء المستعدّ لذاته. لا مجعل جاعل.

وإن كانت العلَّة المفيدة لذلك مقارنة للجسم. كانت هي «الصورة النوعية» المذكورة. وإنَّما وجب تعلَّقها بالهيولي لوجيوب تتعلَّقها بالأمور الانفعالية. وكذلك الحال في كون الهيولي لا بدّ لها من استحقاق مكان خاص. أو وضع خاص.

وكون الجسم بحيث يستحقّ أيناً أو كيفاً أو غبرهما غبر حصوله في ذلك الأين وعلى ذلك الكيف؛ ولذلك قد يزول كونه على تلك الصفة. ولا ينزول استحقاقه لأن يكون علمها.

وكلِّ واحدة من الهيولي والصورة لا يجوز أن يكون علَّة مطلقة لوحـود انَ الحسيولي الأخرى، ولا واسطة مطلقة في وجودها؛ وإلَّا لكان متقدِّماً بوجوده وتشخُّصه للصورة

> ولا يجوز استغناء كلِّ واحدة منها عن الأخرى مطلقاً. والا امتنع التركيب بينها. بل تحتاج كلُّ واحدة منها إلى الأخرى من الوجه الذي لا تحتاج

لا تكون علَّة وبسبالعكس

عليه.

١) لا تقتضيها: لا يقيصيها(؟)، صنو

۲) لهما: ۱۰۰ مج ٣) واحدة: واحد، مج، تر

الأخرى إليها فيه، لئلًا يلزم الدور؛ و' يوجدان معاً عن سبب غيرهما.

كيفية حاول الصورة والمستدار في الهسيولي

وكون الهيولى في حدّ ذاتها لا مقدار ولا قبول قسمة لها لا ينافي حالول المقدار والصورة الجسمية فيها. وإغّا كان يتنع ذلك أن لو كانت توجد ولا حال فيها. ثمّ توجد وقد حلّ فيها ذلك حلول السريان: فإنّه لا يحلّ شيء ذو طول وعرض \_ على الوجه المذكور \_ في شيء لا طول له ولا عرض، كها عرفت.
أمّا إذا كان محلّ يوجد مع حال يستفيد الحلّ من ذلك الحال صفة، فاذا مرّ

أمّا إذا كان محلّ يوجد مع حال يستفيد الحلّ من ذلك الحال صفة، فإذا مبرّ المحل من الحال في العقل، يوجد عارياً عن الصفة المستفادة في حدّ ذاته، كالأسود إذا نظر في محلّ السواد فإنّه يكون في حدّ ذاته ليس بأسود، لا أنّه ذو لون مضاد للسواد. وهكذا الهيولي في في استفيد المقدار وقبول القسمة من الصورة، فإذا أخذت في العقل من حيث هي هيولي، لا من حيث إنّها متصورة بصورة، أو غير متصورة، في لا يكون لها في حدّ ذاتها مقدار، ولا قبول قسمة، لأنها مستفيدهما من الصورة، وهكذا الوحدة والكثرة وغيرهما.

الجسم البسسيط والمسركب

وهذا المعنى من الحلول مغاير لمعنى الحلول على الوجه المتقدّم. وكلّ جسم: فإمّا بسيط. وهو الذي ليس فيه تركيب قوى وطبائع. بــل طـبيعة كــلّه. وطبيعة جزئه شيء واحد.

وإمّا مركّب، وهو على خلاف ذلك.

لَّــــة اقــَتضاء كــــلَّ جـــــم بــــــــوضع وشكــــــــل خاص

وكلاهما اشتركا في أنّه متى خُلّى أحدهما وطباعه من غير قاسر. فلا بدّ له -والحالة هذه ـ من وضع وشكل ومقدار. كلّ منها معيّن. والمقتضى لذلك: إنّا أمر خارج عن الجسمر. أو غير خارج عنه.

١) و: ٥٠ مج ٢) السريان: الشريان، مج

۲) الهيولي: \_، مج

٤) هكذا في النسخ / جاء في درة الناج ج ٤ / ٩: «مصورة... مصورة»

والخارج فرض نفيه. فهو إذاً غير خارج وهو:

إمّا مشترك فيه بين جميع الأجسام. وهو باطل؛ وإلّا لاشترك الجسميع في ذلك المعين من هذه الأمور. وليس كذا.

أو غير مشترك، بل هي أمور مختلفة يختص كلّ واحد منها بجسم من الأجسام، وتلك هي طبيعة الجسم الذي اختصت به.

واقتضاء هذه الطبائع لما تقتضيه من هذه الأمور الميّنة:

إمّا أن يكون اقتضاء لا يزيله مع وجودها قاسر؛

أو لا يكون كذلك.

والأوّل: باطل، لما نشاهده من إزالة القاسر لها. وعود الجسم إلى ما نقتضيه طباعه منها. عند زوال القسر؛

فتعيّن الثاني. وهو أن لا تكون موجبة لها. بل مقتضية لاستيجابها.

ولا يلزم من كون كلّ جسم له وضع، أن يكون لكلّ جسم مكان، فإنّا نعني بالمكان السطح الباطن من الجسم الحاوي، الماس للسطح الظاهر من الجسم المحوي. وعلى هذا، فالجسم الذي يفرض آخر الأجسام، له وضع؛ وليس له مكان.

وكلّ جسم له مكان. فكانه واحد: أمّا إن كان بسيطاً. فبلأنّ الطبيعة الواحدة تقتضي من كلّ ما لا بدّ للجسم. أن يلزمه واحداً غير مخستلف بالأوقات والأحوال. إلا إذا منعها مانع. فإذا فقد المانع. فيقتضي من كلّ جنس كمّا يلزمها من الأعراض شيئاً واحداً، على نهج واحد.

وأمّا إن كان مركباً:

فإن غلب أحد أجزائه فكانه مكان الغالب؛

۱) جاء في د*رّة التاج ج ٤ / ۱۰:* «و هر جسمى كى او را مكان نيست مكان او يكى باشد» (و كل جسم ليس له مكان فمكانه واحد)

لايكون

مكانان

وإن لم يغلب: فإن كان فيه أجزاء أمكنتها في جهة واحدة هي الغالبة على الباقية، فكانه هو الما يقتضيه الغالب فيه بحسب ذلك، إذ لا غالب فيه مطلقاً. وإن لم يكن فيه أجزاء بهذه الصفة، فكانه هو الذي اتّفق وجوده فيه، عند تساوي الجاذبات، أفإنّه لو مال إلى أحد الأمكنة المتساوية بالنسبة إليه، لكان تخصيصاً من غير معضص.

ولا مكانان طبيعيان لجسم واحد. وإلاً:

فعند حصوله في واحد منهها إن طلب الآخر. فطلوبه هو الطبيعي. دون ما هو فيه. وإن لم يطلبه. فما هو فيه هو الطبيعي له.

وعند مفارقته لهما:

إن لم يطلب واحد منهما. فليس شيء منهما طبيعياً له:

وإن طلبهها معاً. امتنع توجّهه إليهها دفعة. وامتنع توجّهه إلى واحد مـنهها. دون الآخر. لأنّه ترجيح من غير مرجّح؛

وإن طلب واحداً فقط دون غيره. فذلك هو الطبيعي لا غيره.

إذَ الشكل والبسيط تقتضي طبيعته الواحدة من الأشكال شكلاً واحداً \_ هو الكرة \_ الطلب بيعي وإلا الختلفت الهيئات عن قوة واحدة في مادة واحدة. فيؤثّر المؤثّر الواحد من حيث هو واحد في القابل الواحد كذلك تأثيراً مختلفاً. وبطلانه ظاهر.

ولا يمكن إسناد الشكل الكري للجسم البسيط إلى جسميته المشتركة. لأنّ ذلك الشكل لا بدّ وأن يكون متعيّناً بالمقادير المختلفة. فيتأخّر من حيث تعيّنه عنها. فيستند من حيث هو كذلك إلى غير القدر المشترك من الجسمية. وإذا لم يحصل للجسم أمر من الأمور مع قيام مستوجبه. فذلك لأسباب لا

١) هو: -، صو (١) هو: -، صو (١) المجاذبات: المجازيات، مج (١) من غير: بلا، مج (١) الشكل: بالشكل، تر

نعلمها تفصيلاً. وهي إمّا راجعة إلى العلّة الفاعلية. أو إلى العـلّة القـابلية. أو إليها معاً.

تناهي الجسم والأبــــعاد ووجود جسم غير متناه. أو أجسام مجموعها لا نهاية له وإن كــان كــلّ واحد منها متناهياً. محال.

وإلّا لكان لنا أن نفرض فيه أو فيها بُعدين خرجا من مبدأ واحد. كساقي مثلّت، لا يزال البُعد بينهما يتزايد مجسب تزايد هما في نفسيهما؛ فلو كان البعدان المذكوران ممتدين إلى غير النهاية. لكان ما بينهما أيضاً إلى غير النهاية ـ لآنًا فرضنا تزايده مساوياً لتزايدهما ـ فكان ما لا يتناهى محصوراً بين حاصرين أ؛ وهو محال.

وهذا الفرض واقع في نفس الأمر؛ فبإنا إذا قسمنا جسماً ذا استدارة. كالتُرس بأربعة مثلّنات متساوية، انقسمت سعة العالم الجسماني بحسب انقسامه. فإن كان ما بين كلّ ساقين متناهياً، فكلّ متناوٍ أو غير متناوٍ، مع انحصاره بينها، فهو بيّن البطلان.

يطلان الخسلاً البرهان الأوّل وليس خارج الأجسام ولا بينها خلاً. ويُعنى به بُعد تامَ قائم بذاته لا في مادّة، من شأنه أن يملأه الجسم. ولو أمكن خلوّ البُعد المذكور من مادّة، لكان ذلك الفراغ له مقدار في جميع الأقطار، وكان بعضه أصغر وأكبر من بعض. فإنّ ما يسع جسماً يفضل على ما هو أصغر منه، ولا يسع الأكبر. فلا يكون ذلك الفراغ عدماً محضاً، إذ العدم المحض لا يقبل المساحة والتقدير.

۱) ممتدین: ممتدان ، میج ۲) بین حاصرین: ــ، تر

٣) وهذا يستى بالبرهان التُرسى عند أصحاب الحكمة

٤) فكلَّ: فالكل، مج

الزاوية السفلى ممّا يجاذيها. ليس في أبعاد تلك الأجسام ما يساويه.

البرهان الثاني

وإذا لم يكن الخلأ معدوماً، فهو موجود:

إمّا قائم بذاته.

أو بغيره.

فإن كان قائماً بذاته فهو متصل. لمطابقته الجسم المتصل. وكلّ مـا طـابق المتصل فهو متصل، وكلّ متصل فاتّصاله في مادّة. فالحلاّ بُعد في مادّة ولا شيء ممّا هو بُعد في مادّة بخلأ. فلا شيء من الحلاً بخلاً؛ هذا خلف.

وإن كان قيامه بغيره: فهو في مادّة أيضاً. ويعود الخلف.

البر**حــــ**ان المثالث

ثمّ كيف يتصوّر 'حصول الجسم فيه، بحسيث يكون بُـعد، وبُـعد الجـسم الحـاصل فيه متداخلين. يلق كلّ واحد منهما كلّ الآخر، فلا يزيد الإثنان على الواحد. ولا الكلّ على الجزء؟

ولا عكن أن يكون المانع من تداخل الجسمين \_ بمعنى صيرورة أحدها في حير الآخر \_ إلا البعد الذي له اختصاص بالحير بداته. دون ما لا اختصاص له بذاته بالحير والوضع، كالمادة، وسائر ما يقوم بالجسم من أعراضه. "

على أنّا لا نعني بالجسم إلّا الجوهر الذي يمكن فيه فرض أبعاد ثلاثة متقاطع على زوايا قائمة؛ فجوهريته هي كونه قائماً بذاته. وذلك واضح له. وكونه شيئاً من شأنه قبول تلك الأبعاد، هو صورته. والأبعاد المذكورة عرض فيه هي الجسم التعليمي. وإذا نظرنا في الحلاً، وجدنا ذلك كلّه صادقاً عليه. فما فرض خلاً هو جسم، اللّهم إلّا أن لا يكتنى بما ذكر في تعريف الجسم، وحينئذ

۱) يتصوّر: تصوّر، صنو

٢) لا: هل، صدو، مج، تر / ضبط النصّ قياسي وموافق لما جاء في درّة التاج ج ١٣/٤

٣) أعراضه: + و ، مج

يصبر الخلاف لفظياً.

البرهان الرابع

والخلأ الخارج عن كلِّ الأجسام لو جاز وجوده:

لما أمكن عدم تناهيه بمثل ما مرّ في امتناع عدم تناهى الأجسام؛

ولما أمكن أيضاً كونه متناهياً. وإلّا لكان حصول العالم الجسهاني في جزء منه دون ما عداه من أجزائه. مع أنّه في نفسه متشابه لا اختلاف فيه. ترجيحاً من غير مرجّح؛ إذ لا تبتني الأمور الدائمة على الاتفاقات. والفاعل المتساوي\ الله من المراجعة على الأمور الدائمة على الاتفاقات. والفاعل المتساوي\

النسبة إلى شيء متشابه. لا يخصّص بعض أجزائه بشيء ' دون بعض.

البرهـــــان الخامس ووقوف الأجسام الثقال ذوات التجاويف على الماء. وانجذاب البــشرة في المحجّمة من الأمور المبنية على امتناع الخلأ.

وقد ذكر في امتناع لا نهاية الأبعاد. وفي استحالة وجود الخلأ وجو. كثيرة غير ً الذي ذكر تُه، ولكنّها غير ملائمة لقصد الاختصار.

وقد ظهر ممّا تقرّر ع أنّ لكلّ جسم مادّة وصورة وطبيعة وأعراضاً.

فادّته: هي المعنى الحامل لصورته.

وصورته: هي ماهيته التي<sup>٥</sup> بها هو ما هو.

وطبيعته: هي القوّة التي يصدر عنها تغيّره أو سكونه الذي يكون عن ذاته.

وأعراضه: هي الأعراض التي إذا تصوّرت مادّته بصورته وتمَّت نـوعيته.

٤) تقرّر: تقدر (١)، مج

لزمته أو عرضت له من خارج.

١) المتساوى: متساوي ، مج

۲) جاء في درّة التاج ج ٤ / «بحيّزى» (بحيّز)

۲) غير: من ، مج

٥) التي: إلى ، مج

## الفصل الثاني فى العناصر وأحوالها باعتبار الانفراد`

الجسم الكثيف واللسطيف والمستتصد، والمسسار والبسسارد والبسسارد

الجسم الذي من شأنه أن يتحرّك حركة مستقيمة، ينقسم إلى: كثيف، وهو الذي يحجز أبصارنا عن إبصار النور بالكلية؛ وإلى لطيف، وهو الذي لا يحجزها عن إبصاره أليثة؛

وإلى مقتصد. وهو الذي يحجز عن ذلك حجزاً غير تــام. عــلى اخــتلاف مراتبه في ذلك الحجز.

وينقسم الجسم الهذكور بوجه آخر إلى: حارٌ خفيف. ۖ وبارد ثقيل. وقــد سبق بيان ذلك.

> الرطب واليــــايس

وهذا الجسم إذا جاز انفصاله عن كلّية نوعه. فهو قابل للـخرق؛ وقـبوله لذلك ولتركه إن كان بسهولة. فهو الرطب؛ وإن كانبصعوبة. فهو اليابس.

> الأجسام البسيطة وكسيفياتيا

ونحن إذا تأمّلنا بسائط الأجسام التي عندنا في عالم الكون والفساد. لم نجدها خارجة عن أربعة:

الأرض. ويلزمها من التقسيم الأوّل الكثافة. ومن الناني البرودة والشقل. ومن الثالث الببوسة.

والماء، ويلزمه من التقاسيم الثلاثة الاقتصاد والبرودة مع الثقل والرطوبة. والهواء، ويلزمه من الثلاثة: اللطافة والحرارة مع الحنفة والرطوبة.

١) قارن: درّة التاج ج ٤ / ١٤
 ٢) خفيف: حفيف(١٤)، صورة التاج ج ٤ / ١٤

والنار. ويلزمها منها اللطافة والحرارة مع الخفة. ' وفي يبوستها أو رطوبتها شك.

أمًا ما هو بحسب التقسيم الأوّل. فظاهر لنا في الأرض والماء والهواء. وخني عنّا في النار.

شفافية التبار

ويدلّ عليه فها أنّا نرى النار كلّما كانت أقوى، كان تلوّنها ٢ أقلَّ؛ فإنّ كير الحدّادين إذا قويت النار فيه. ذهب لونها. ونجد أصول الشعل، وحيث النار قوية متمكّنة من الإحالة التامّة للأجزاء الأرضية. هي شفافة، لا يقع لها ظل. والأجسام الدخانية إذا صعدت إلى قرب الفلك احترقت، ولو لم يكن هناك

طبيعة محرقة هي النار، وإلاًّ لما كان ذلك دائماً. أو أكثرياً. ولو لم تكن تـلك النار التي عند الفلك لطيفة. لوجب أن تكون ساترة للسهاء والكواكب.

فثبت٤ أن النار التي عندنا إنَّا كانت ساترة لما وراءها. لما يخـالطها مـن الأجزاء الأرضية؛ ولهذا كلِّها كثرت الأجزاء الأرضية فيها. قوى لونها؛ وكلُّها قلتُ تلك الأجزاء، صفت النار ومالت إلى الشفافية؛ فثبت أنّ النار البسيطة شفافة كالحواء.

تحسنيق في حرارة الحواء وبسرودتها وأمّا ما هو بحسب التقسيم الثاني. فهو قريب من الوضوح، لكن حبرارة الهواء انَّما هي بالقياس إلى الماء، لا إلى النار؛ ولذلك يتشبَّه به الماء بصرورته بخاراً إذا سخن ولطف؛ ولو لم يكن أسخن من الماء. لم يكن أخفٌ وألطف منه. وإذا أحسسنا في الهواء المجاور لأبداننا ببرودة. فذلك لأنَّه ممتزج بأبخرة

٢) تلونها: تكونها، مج ١) والرطوبة والنار... الخفة: ... تر

٣) كذا في النسخ ، الظاهر زيادة: «و إلّا» كما جاء في درّة التاج ج ٤ / ٥٠: «و اكر أنجا طبيعتي محرقه نبوذي كي آنّ آتش است آن احتراق دائم يا اكثري نبوذي». ً

٤) فثبت: وثبت، مج، تر

٥) ط: ضعفت

٦) لأنّه: ٥٠ مج

اختلطت من الماء الجماور له.

ولولا أنّ الأرض تُحمىٰ بالشمس. ويُحمىٰ بسببها الهواء الجماور لها. لكان أبرد من هذا. ولكنّه يحمي الهواء المجاور للأرض إلى حدّ ما. فتقلّ البرودة. فيكون ما فوقه أبرد إلى حدّ ما. ثمّ يترتى إلى ما هو حارّ ولاكالنار.

ويحقّق برودة الأرض أنّها إذا لم تتسخّن بالرياح الحارّة. ولا بأشعّة الشمس والكواكب، ولا بغير ذلك. ظهر فيها برد محسوس.

وكونها أبرد من الماء، و الماء أبرد منها، فشكوك. ويؤكد كونها أبرد من الماء، أنها أنقل منه، وليس بقطعي؛ إذ جاز أن يكون لازدياد ثقلها سبب آخر غير شدة البرد. وكون الإحساس ببرودة الماء أكثر، لا يدل على أنّه في نفس الأمر كذلك؛ لجواز كون ذلك لفرط وصوله إلى المسام من النار أسخن من النحاس المذاب، مع أنّ الإحساس بسخونته أشد من الإحساس بسخونة النار.

تمسقيق في يبوسة النار ورطسويتها

وأمّا الذي بحسب التقسيم الثالث، فهو واضح في الثلاثة الأوّل وفي يبوسة النار، أو رطوبتها تردّد.

أمّا يبوستها. فقد استدلّ عليها بأنّ الحرارة الشديدة تـفني الرطـوبة عـن المادّة. وليس بدليل على الحقيقة. فإنّ إزالة الرطوبة إنّما هو للتلطيف والتصعيد. لا بأنّها يابسة في نفسها. ثمّ أنّها تجعل الماء بتصييره بخاراً أو هواء. أرطب ممّا كان وأشدّ ميعاناً. فعلى هذا كان يجب أن تكون رطبة.

وأمّا رطوبتها. فاستدلّ بعضهم عليها بأنّها سهلة القبول للشكـل. سهـلة الترك له. وهو ضعيف أيضاً؛ لأنّ التي نجدها كذلك هي النار التي عندنا. وجاز

١) اختلطت: + به ، صو
 ٢) هكذا في النمخ / المسامة: خشبة غليظة في اسفل قاعدًتي الباب.

أن يكون ذلك لمخالطة أجزاء هوائية لها؛ ويحتمل أن تكون النار البسيطة فيها يبس مًا إذا قيست إلى الهواء والماء. وإن لم تكن يابسة بقياسها إلى الأرض.

بيان الكيفية الفسالبة في العسسناصر الأربعة والنار هي البالغة في الحرارة، والأرض يبسها أشدّ من يردها، والماء برده أشدّ من رطوبته. بل لو ترك وطبعه لجاز جموده إن لم يسيلُه جسم حارّ، إلّا أنّه ليس جموده كجمود الأرض، فهو رطب بالقياس إليها. لا مطلقاً. ولو كان برد الهواء هو الذي تجدّد الماء، لكان الهواء أبرد من الماء؛ وقد بيّن خلافه.

ليَّة حصر العناصر ويدلَ على حصر العناصر في الأربع. هو أنّها إمّا خفيفة. أو ثقيلة؛ وكـلّ واحد منها امّا مطلق. أو \* غير مطلق.

الخفيف المطلق»: هو الذي في طباعه أن يتحرّك إلى غاية البُعد الذي
 يكن أن تصل إليه هذه الأجسام مما يلى جهة السهاء، وهو النار.

و «الخفيف الغير المطلق»: هو الذي في طباعه أن يتحرّك في ذلك البعد إلى . تلك الجهة، ولكن لا إلى غايته، وهو الهواء.

و «الثقيل المطلق»: هو الذي في طباعه أن يتحرّك إلى غاية البُـعد، الذي يمكن وصولها إليه تما يلي جهة السفل. وهو الأرض.

و «الثقيل الغير المطلق»: هو الذي في طباعه الحركة إلى تلك الجهة، لا إلى غايتها. وهو الماء.

إنَّ كلَّ عنصر لا يخسلو عسن الكسسينيتين فقط وقد بان أنّ هذه الأجسام لم تخل عن الكيفيتين الفعليتين. أعني الممهّدتين للتأثير والتحريك. وهما: الحرارة والبرودة. وعن الكيفيتين الانفعاليتين. أعني الممهّدتين للقبول والتأبي عنه. وهما: الرطوبة واليبوسة.

ولا يوجد فيها" ما هو حارٌ فقط. أو بارد فقط: لأنَّ التقسيم الآخر تثبت

۱) قيست: اقيست، مج ٢) أو: و ، مج

٣) فيها: منها ، مج

عليه رطوبة أو يبوسة. وكذا لا يوجد فيها للله وقط، أو يابس فقط. واجتاع أربعة أو ثلاثة من هذه الكيفيات في بسيط واحد منها ظاهر الامتناع.

تحسبق في الميئات الغير العاقة في العناصر

والهيئات الغير العامّة لجميع الأجسام التي عندنا: كاللون والطعم والرائحة. يجوز أن تخلو عنها هذه الأجسام. فإنّا لا نجد للهواء لوناً ولا طعماً ولا رائحة إلّا أن يخالطه غيره. وجاز أن يكون لهذه الأجسام بعض ذلك، أو كـلّم. ولا نحسّ به. لضعفه فيها. أو لعدم شرط إحساسه.

> إنَّ حـــركة العناصر إلى أمكنتها ليستبقسرية

وحركات العناصر إلى أماكنها لو كان قسرياً "، لما كان الأكبر من أجزائها يتحرّك إلى مكان كلّيته أسرع ممّا يتحرّك إليه الأصغر منها". فإنّ فعل القاسر في الأصغر أقوى من فعله في الأكبر لكثرة المانعة فيه. وهذه. فيستحيل بعضها إلى كيفية بعض، وينقلب بعض أجزائها إلى بعض أجزاء الآخر.

> سبب الاسستحالة

أمًا الاستحالة فسبهها فيها نعلم \_ وإن احتمل غيره ممّا لانعلمه \_ هو مجاورة أو مماشة أو مقابلة أو حركة. كما يتسخّن الماء مثلاً بمجاورة النار. أو بمهاشتها. أو بمقابلة الشمس. أو بتحريكه بالخضخضة.

وليس تسخّنه. ألأنّ أجزاء نارية فشت فيه: وإلّا لكان تسخّن ما في كوز خزف أسرع من تسخّن ما في ققمة نحاس، على نسبة قواميها ومسامها. ثمّ إذا كان رأس الآنية مسدوداً، وهي مملوءة، فأين للفاشي مكان المداخلة، حتى داخل الماء بالكلّية، فلا يشاهد فيه إلّا الحرارة، وكيف لم يُطف الماء تملك الأجزاء شيئاً فشيئاً.

ولو خالط المتبرّد أجزاءً جمدية. لما برد الجـمد ما فوقه؛ إذ ليس من طبع

۱) فيها: منها ، مج

۲) منها: منهما ، هیج

٥) تسخُّن: ليسخنَ، مج

٢) كذا في النسخ / والأصح: كانت قسرية
 ٤) تسخنه: تسخينه ، مج ، تر
 ٢) قواميهما: قبولهما ، مج

الأجزاء الجمدية الصعود.

والمخضخض والمحكوك يتسخّن بالحركة ولانار هناك حتّى تفشو فيه.

ولا يمكن أن يقال كانت كامنة إفيه].\ فأظهرها الحكّ والخضخضة؛ فــإنّ الماء ً يتسخّن بالتحريك. مع أن ظاهره وباطنه كانا باردين. ثمّ صارا حارّين. ولو كان هناك حرارة باطنة لأحسّ بها قبل تحريكه.

ثمّ كيف يصدق بأنّ النارية المنفصلة عن الخشب والباقية فيه بعد تحتره. " كانت كامنة ولم يحتق بها عند الكسر والرضّ والسحق؟ وكـذا الذي في الرجاج الذائب مع أنّه لا يستر ما في باطنه. وكان هذا ممّا لايحتاج " إلى إيضاح لوضوحه.

وتستعد هذه الأجسام بمقابلة المضيء لقبول التسخّن من المبدأ المفيد له. وتستعد حرارتها بشدّة المقابلة، وتضعف بضعفها: ولهذا كان الحرّ في الصيف أشد. وليس أنّ الشمس تسخّن بذاتها، وإلّا لكان الهواء الأبعد عن الأرض أسخن، لأنّه أقرب إليها، وليس^كذا؛ فإنّ الجبال والأبخرة التي في الجو باردة في الصيف، لبعدها عن مطرح الشعاع.

وإذا وضع في الشمس قارورة فيها ماء. انعكس فيها من الضوء مــا ربّــا أحرق قطناً أو نحوه ـــ إذا قرب منها ــ ولو كانت خالية. لما فعلت ذلك: لأنّ الهواء لا يقبل ' النور. وإلّا لحجب بيننا وبين الأنوار الساوية.' كــا يــفعله

١) جاءت الإضافة أيضاً في درّة *التاج* ج ٤ / ١٩

۲) الماء: ما ، مج

٣) جاء في درة التاج ج ٤ / ١٩: «تجتر» / وهو تصعيف

الرضّ: التكتر ٥) الذي: التي، مج
 لا بحتاج: من قر ٧) أنّ: لأنّ، مج

٦) لا يحتاج:ـ، تر ٨) وليس: ـ، مج

٩ جاء في درّة التاج ج ٤ / ١٩: «سر كوه» (قلّة الجبل)

١٠) لا يقبّل: لا يقبله، مج ١١) السماوية: السمائية، مج

السحاب وما جرى مجراه، مع أن طبع الماء التبريد، لا التسخين.

وكذا المرآة المحرقة ذات التقعير. التي تنعكس الأشعة من سطوحها إلى وسطها. فتحرق لاشتداد الأضواء بتعاكسها.

> انقلاب العـــناصر

وأمًا انقلاب بعض أجزاء عنصر إلى بعض آخر، فيظهر لك من آن النار المنفصلة عن الشعل، لو يقيت ناراً لرأيت ، أو لأحرقت ما قابلها على بعض الجوانب، كها لو كانت في خيمة، فإذن انقلبت هواء، ونحن نشاهد صيرورة المواء ناراً بالنفاخات.

والطاس المكبوب على الجمد. يظهر عليه قطرات ماء، عم أنه ليس من الرشح، إذ ليس إمن الماء الحارّ أولى؛ ولا لأنه كان موجوداً في الهسواء فنزل، لأنّ في الصيف لو حصلت الأجزاء المائية في الهواء، لتصاعدت لفرط حرارة هوائه، فلا تبق مجاورة للإناء، ولو بقيت للزم نفادها بتواتر حصول الندى بعد تنجيته كلّ مرة، فينقطع، مع كون الإناء بحاله، أو تناقصها كلّ مرة عمّا قبلها، أو تزايد تراخي أرمنة حصولاً لتباعدها عن الإناء، وهذا كلّ على خلاف الواقم.

ولا يلزم أن يحيل^ ذلك الماء هواء آخر كذلك. أبلى أن يجري الماء جرياناً! لأنّ الماء للطفه يسرع انفعاله عن الهواء. فتنكسر برودته. ولا `` جرم الإناء الذي يعسر قبوله لكيفية غريبة. ويشتدّ تكيّفه بها. وحفظه لها عند حصولها. ولو كان تركّب القطرات على الإناء لكون الأجزاء المائية المتبدّدة في الهواء.

٢) من:..، تر ٤) في النسخ: ما ٦) مجاورة: فجاوره ، تر ٨) ذلك: ـ، صو، تر ١٠) ولا: +كذلك ، صو

۱) جرى: يجرى. صنو ٣) كذا في النسخ / والأصعّ: لرؤيت. ٥) هوائه: هوائية، صنو

٧) تناقصها: بتناقضة، مج
 ٩) يمكن أن يقرأ ما في النسخ: لذلك

انجذبت إليه.\ لكان انجذابها إلى أحياض عظيمة بقرب الإناء أولى. ولو كان ذلك لأنّ الأجزاء البخارية في الهواء عند الأحياض والمستنقعات أكثر. لكان لا يتساوى الحال في ذلك عند قرب الأحياض. وعند لا قربها.

وقد يشاهد في قلل الجبال. أنّ الهواء لشدّة البرد ينجمد سحاباً. لم ينسق من موضع أخر. ولا انعقد من بخار متصعّد. ثمّ يرى ذلك السحاب يبط ثلجاً. ثمّ يضحى، ثمّ يعود. وإذا لم يحصل ذلك مع شدّة البرد الحيل للهوائية. فلوجود مانع أو فقدان شرط لم يطلع عليه.

وصيرورة الماء هواء يشاهد من تخلّل الأبخرة. بحـيث تـتلطّف بـالكلّية. ويزول عنها الاقتصاد.

وكون الماء يصير أرضاً فقد شوهد عياناً في بعض المواضع، وليس ذلك لأنّ الماء كانت معه أجزاء أرضية، فتحجّرت، أو انفصل الماء وانعقدت، فإنّه قد يرى الماء صرفاً، وينعقد في زمان سريع، بحيث يعلم أن ليس فيه من الأجزاء الأرضية بقدر الحجر الحاصل منه، وأنّه لم تتبخّر الأجزاء المائية في ذلك الزمان السريع، ولو كانت الأجزاء من الأرض فيه على تملك الكثرة لشوهدت؛ وليس كذا.

وهذه الانقلابات دالّة على أنّ للعناصر لا هيولي مشتركة. تخلع صورة وتلبس أخرى. ولولا ذلك لكان الانقلاب محالاً: فإنّ صيرورة الهويّة هـويّة أخرى بيّن الامتناع. وذلك كصيرورة السواد بياضاً. لا الأسود أبـيض. بأن يزول عن الشيء سواد. ويحصل فيه بياض.

١) أي إلى الطاس ٢) لكان: كان، مع

۳) قَالَ: تَلُّكُ (؟) ، مَج ٤) جاء في *درّة التاج*ج ٤ / ٢١: «هوا از شدت برد منجمد مي شوذ وسحابي گردد» (لشدّة البرد

يتجمد الهواء ويُصير سحاباً) / وهذا الضبط أحسن ٥) جاء في *درّة التاج* ج ٤ / ٢١: «صحو» (؟ / والظاهر أنّه خطأ ٦) المخيل: المخيل : صمو ٧) للمناصر: المناصر، امج

وهذه الصناصر تتخلخل بالحرارة. وتتكاثف بالبرودة. وذلك معلوم بالتجربة.

التـــخلخل والتكـــاثف وأقســامهها

و «التخلخل»:

إمّا تباعد أجزاء الجسم بعضها عن بعض. مع أنّه يتخلّلها أجســـام أرقَ منها. لا تكون مناسبة لهاكلّ المناسبة.

وإمّا زيادة مقدار الجسم. لا بانضياف مادّة أخرى إليه؛ بل لأنّ المــادّة لا مقدار لها في حدّ ذاتها. فلا يلزم أن تكون وقفاً على مقدار واحد؛ بل من حيث هي هي نسبتها إلى المقدار الكبير والصغير سواء.

و «التكاثف» ما يقابل التخلخل بأحد معنييه.

والتخلخُل قد يكون طبيعياً. كها يحصل عند انقلاب الماء هواء. فإنّه طبيعي للهواء؛ وقد يكون قسرياً. كها يفعل الحر بالماء.

وينقسم التكاثف أيضاً إلى طبيعي وقسري. وإذا زال قاسر كلّ واحد منهما. عاد إلى ما يقتضيه طبعه.

> طبقات العـــــناصر الأربــــعة

وهذه العناصر الأربعة آهي على هذا الترتيب: «الأرض». وفوقها «الماء». وهما بمنزلة كرة واحدة. وإذا ذكر قطر الأرض، فإنّما يراد به قطر مجسموعهما؛ ويحيط بهما «الهواء»؛ ويحيط به «النار».

وليست كلّها موجودة على محوضتها؛ وذلك لأنّ قوى الأجرام السهارية تنفذ فيها، فتحدث في البارد حرّاً بخالطه فـتصير بـذلك دخـانية وبخـارية. وتختلط عما نارية وهوائية. فتصعد إلى فوق أبخرة مائية. و أدخنة أرضية. فتخلطها المبه فتكاد تكون جميع المياه. وما يجـاورها مـن الأهـوية مخـاوطة

١) تباعد: يتباعد، مج (يمكن أن يكون أصل الضبط في هذه النسخة: بتباعد)

٢) كذا في النسخ / والصحيح: الأربع ٣) حَرِّأ: حارّاً، مج

٤) تختلطُ: تخيلط (؟)، صو 🔻 ه) و: أو ، مج

٢) في درّة التاج ج ٤ / ٢٢: هو مختلط مىگردند به آن» (فتختلطها)

مزوجة.

ويشبه أن تكون للأرض\ ثلاث طبقات: طبقة مائلة إلى الحوضة.

وطبقة مختلطة من الأرضية والمائية. ٢

وطبقة منكشفة عن الماء تجفّف وجهها الشمس وهمي البرّ والجميل. ومكان الماء الكلّي هو البحر.

طبقات الهوا. ولميّة وجود طبقة النـار بعدها وللهوا، أيضاً طبقات: فإنّ ما يلي الأرض منه يتسخّن بمجاورة الأرض المتسخّنة بالشماع، وما يبعد عنها يبرد. فتكون طبقة الهواء السافلة بخـارية حارّة. وتليها طبقة بخارية باردة. ثمّ تليها هوا، أقرب إلى المحوضة. أو محض. أو دخاني. لأنّ الدخان أخفّ وأقوى نفوذاً من البخار.

وبعد طبقات الهواء طبقة النار، ولولا وجودها هناك. لما كانت الأجسام الدخانية إذا تصاعدت احترقت، ولعلّها تكون صرفة، لسرعة إحالتها لمـا يخالطها إليها.

كبرة البنخار

وقد تبيّن في علم الهيئة أن غاية ما يمكن أن تكون الأسطقسات مرتفعة عن مركز الأرض. هو إلى أقرب بعد القمر عنه، وذلك بما به نصف قطر الأرض واحد، هو ثلاث وثلاثون مرة وربع مرة بالتقريب.

وقد بيّن بعض فضلاء علم الهيئة. أنّ منتهى الأبخرة الغليظة القابلة للضوء ومهبّ الرياح وارتفاع الغيوم وانعكاس الأشعة من الأرض. يكون ارتـفاعه

٢) الأرضية والمائية: المائية والأرضية، مج
 ٤) تجفّف: جفف، تر

١) للأرض: الأرض، مع، تر
 ٣) منكشفة: منكشفة (؟)، تر

۱) منحسد: منحسد ۲۰٫۰ م ۵) طبقات: طبقة ، مج

٦) هناك: + والا، صنَّو، مج، تر / ضبط النص قياسي وموافقاً لما جاء في درّة الناج ج ٢٣/٤

٧) ثلاث: ثلاثة، مج، تر

عن سطح الأرض أحداً ' وخمسين ميلاً. وخمسة عشر دقيقة تـقريباً. وستعرف مقدار الميل. وهذه الكرة تسمّى كرة البخار.

وهذه الأربع هي أسطقسات المركّبات؛ لأنّا إذا وضعنا المركّب في القرع والأنبيق حصل منه جوهر أرضي وماثي وهوائي. والماء والأرض إذا اختلطا. فلا بدّ من حرارة طابخة الهمل. والجوهر الطابخ عو النار.

وفائدة الرطب واليابس: أن يتختر الرطب باليابس. فيحصل للمركّب بواسطة الرطب قبول الأشكال. وبواسطة اليابس حفظها.

وفائدة الحارّ: الإنضاج. ٥

وفائدة البارد: التكاثف الحافظ للهيئة والتركيب. وكأنّ النار المجاورة للفلك متحرّكة بحركته؛ ويؤكّد ذلك حركة الشهب. وذوات الأذناب على موافـقة الفلك كيا ستعلم.

وكرة الهواء ليست صحيحة الاستدارة تقعيراً لمهاسة الماء والأرض. فتدخل في الوهاد والأغوار ٧. وتدخل فيه الجبال وغيرها من المرتفعات.

> إنّ الأرض محدّبة

ومجموع الماء والأرض قريب إلى الاستدارة. وإن لم تكن استدارته حقيقية. ولو لم يكن كذلك، لكانت:

إمّا مستقيمة من المشرق إلى المغرب.

أو مقعّرة.

أو محدّبة.

والأوّل: باطل وإلّا لكان طلوع الكواكب على جميع البلدان الموضوعة على ذلك السطح وغروبها عنها في زمان واحد. فما كانت تختلف أوقات الخسوفات

> ۲) ستعرف: سنعرف، صنو ، تر ٤) الطابخ: الطابح ، صنو ، منع ٦) حركة: \_ ، منع

مكذا في النسخ / والظاهر: واحداً
 طابخة: طايحة (؟)، صنو، مج
 الإنضاج: الإيضاح (١٤)، صنو

٧) كذا في النسخ، ولا يستعمل هذا الجمع في لغة العرب للمغارة أو الغور

في شيء من البلدان.

والثاني: أيضاً باطل، وإلّا لكان طلوعها على البلدان الغربية قبل الشرقية. فهي إذن محدبة من المشرق إلى المغرب.

وكذا من الشهال إلى الجنوب؛ فإنها لو كانت مستقيمة فيها. لما ظهر ازدياد ارتفاع الكواكب القريبة من أحد القطبين والبعيدة؛ وازدياد انخفاضها بحسب سلوك السالك إلى الشهال و الجنوب. ولو كانت مقترة فيها لازداد خفاء ما قرب من القطب الشهالي، كلما ازداد التوغّل في الشهال.

فالمسكون من الأرض محدّب من جميع الجوانب، ونحدس منه أن كللها كذا. لا سيًا عند اعتبار استدارة ظلّها في الحسوفات كلّها. فإنّ انخساف القمر فل مستدير، وهو ظل الأرض. ولولاً كرية الماء، لما كان السائر في البحر من أيّ النواحي وإلى أيّها سار، إذا قرب من البرّ يرى أوّلاً مع وجمه الماء رؤوس الجبال أو المنار، ثمّ كلّماً قرب يرتفع له منها شيء فشيء، كأنّها كانت غارقة في البحر، فظهرت قليلاً قليلاً. ولو كان سطح الماء مستوياً لرأيت جميعها دفعة

إنّ الأرض في وسيط الساء والأرض في وسط السهاء، فإنّ الشمس وغيرها من الكواكب إذا غربت لم ترجع إلى مشرقها إلّا بتام حركة دورية. ولو رجعت قبل تمامها، لطلعت من مغربها؛ وليس كذا. ولو جاوزت الأرض المركز إلى أيّ جانب فرض. كانت قاصدة العلو، وهو لا بلائمها.

ولو كانت إلى موضع من السهاء أقرب، لكـان مـن يسكـن حـيال فذلك

۱) و: إلى، مج ٣) محدب: معدث، صو ٤) القرر: د، صو، ثر

۵) حیال: خبال (؟)، صدو: حبال، مج / حیال: أطراف، قبال / جاء في درّة التاج ج ۲۰/۱: «آن کس کی مسکن او محاذی أن موضع بوذی» (من کان مسکنه یحاذی ذلك الموضع)

الموضع يرى من السهاء أقلّ من نصفها. ومن يسكن بالحيال البعيد، يرى أكثر منه.

> إنَّ الأرض أصغر مـــن السياء

ولا قدر لها محسوس عند السهاء؛ وإلّا لكان جميع من على الأرض لايرون من السهاء ' أبداً إلّا أقلّ من نصفها، بقدر " تفاوت ما بين مركز الأرض وعيطها، ونحن، الذي يظهر لناء من السهاء هو نصفها، لا يخادر ذلك شيئاً مسوساً. ولولا ذلك لما كان الكوكب من النابتة أيرى كالنقطة في السهاء، مع أنّ أرباب علم الهيئة بيتوا الله أكبر من الأرض بأضعاف كثيرة.

إنَّ الأرض لا تتحرّك دورية

والأرض ليست متحرّكة حركة دورية. وإلّا لكان من رمى إلى أيّ جهتين اتفقتا من مقام واحدة مبقوّة واحدة حسجارةً أو سهاماً. يجد البعدين المستقيمين في مسافة المرمي مختلفين. لكنّها يوجدان متساويين.

و ۱۰ التضاريس التي في سطح الأرض بسبب الجبال. والوهاد هي بمئزلة خشونات ۱۱ في ظاهر بعض الكرات التي نصنعها بأيدينا. فلا يتقدح في أن يكون شكل جملتها كرياً. بحسب الحت وإن لم يكن كرياً على الحقيقة.

مسقدار دورة كسرة الأرض

ودور١٣ الكرة التي هي مجموع الأرض والماء ـ على ما امتحن بالسير في

١) بالحيال: بخيال، صور (٦) ؛ بحبال، مع

۲) السماء: -، مع ۲) بقدر: فقدر، مج

٤) كذا في النسخ / جاء في درّة التاج ج ٢٠/٤: «و أنجه ظاهر است ما را» (والذي ظهر لنا)

ه) جاء في درّة الناج ج ٤ أ / ٢٥: «به تقريبي كه لا يفادر التحقيق شيئاً محسوساً» (على تقريب أنك...)
 الكانتة: النائة، صهو

٧) بينوا: بينو، تر ٨) هكذا في النسخ ٩) سهاماً: +، مج

١٠ وهذه القترة لا تليق بهذا الموضع، والحرى أن تذكر قبل فـقرة ne الأرض فـي وسـط.
 السعاء...ه أو قبلها

۱۱) خشونات: خوشینات، مج

۱۲) دور: دورة، مج

أرض مستوية حتى ظهر من جهة السير ـ درجة من الفلك. وخني من مقابلها مثلها. فكان حصة الدرجة من الأرض ستة وستين ميلاً وثلثي ميل. [و] هو أربعة وعشرون الف ميل، كـل ميل أربعة آلاف ذراع. كـل ذراع أربعة وعشرون إصبعاً. [و] كل إصبع ستّ شعيرات. بطون بعضها إلى ظهور بعض. وذلك إغاه هو على وجه التقريب. ومنه يعلم مقدار قطرها ومساحتها تقريباً.

### الفصل الثالث٬ في حال هذه العناصر عند امتزاجها وتركيبها "

المزاج و الفسياد

إذا اجتمعت العناصر الأربعة ؟ أو بعضها. بحيث تتفاعل تلك الأجسام الجتمعة بكيفياتها المتضادة. حتى تحصل منها كيفية متوسّطة متشابهة في جميع الأجزاء، فذلك هو امتزاجها، وتلك الكيفية المتوسّطة هي المزاج.

والفرق بين المزاج والفساد: أنَّ الفساد يتبدُّل بالكلِّية. والمزاج تـوسَّط لمتمعات.

> كيفية تأثير الأشيساء وتسسفاعلها

والأحسام وإن كان لها تأثير لا بالماسة -كتسخين الشمس بالمقابلة وكجذب المغناطيس للحديد ـ إلا أن ما يفعل منها بالماسة، كلّما كثرت عنه الماسة بسبب محكر السطوح التي يوجب تكثّرها تصغر أجزاء المتاسّين، كان فعله أقوى. ولهذا كلَّها كان يصغر أجزاء العناصر أكثر. كان امتزاجها أتمّ.

وإذا تفاعلت. فكلُّ واحد منها يفعل بصورته. وينفعل بمادَّته؛ إذ الفعل والانفعال مختلفان. لا يتصوران من حيثية واحدة متشاعة. وهذا كحركة الحجر إلى أسفل: فإنَّ المتحرُّك مادَّته والمحرُّك صورته النوعية.

وإذا لم ينته التفاعل بين الجمتمعين إلى حدّ التشابه في جميع الأجزاء. يسمّى تركيباً، لا امتزاجاً. والمركب أعمّ من الممتزج.

۱) قارن: درّة التاج بع ٤ / ٢٦

٣) كذا في النسخ / والصحيح: الأربم

ه) بسب: لسب، تر

٢) تركيها: تركّبها، مج ٤) كثرت: كبرت ، مج ٦) المتماسين: المتماسيين، مج وإذا اجتمع الحارّ والبارد لم يبق كلّ واحد من الحرارة والبرودة مكسوراً بالآخر. ولا يحصل في كلّ واحد من المجتمعين حرارة وبرودة؛ فإنّ اجتاعها في محل واحد محال. بل تبطل كيفية منهها. وتحصل له كيفية أخرى متوسّطة هي غير الطرفين بالنوع من المبدأ الفيّاض لها عن عند استعداد القبابل بـذلك الاجتاع. لحصولها له.

بیان اشتداد الکسیفیات وضعفها ومعنى اشتداد الكيفيات وضعفها: أن تبطل كيفية، ويحدث أشدّ منها. أو أضعف من بابها. ولو كان اشتداد الكيفية انضام أخرى مثلها إليها في المحـلّ. لاجتمع المثلان في محل واحد من غير فارق، وهو محال. ولولا بقاء العناصر في الممتزج، لما تميّزت عند وضعها في القرع والأنبيق.

تأثير الممتزجات والمتزجات؛

قد تؤثّر بنفس المزاج، كتبريد ما غلب عليه البرد، وتسخين ما غلب عليه الحر، ويسمّى ذلك التأثير ب «الكيفية»،

وقد تؤثّر بقوّة تتبع المزاج، كتأثير السمّ في البدن. فإنّ اليسير منه يؤثّر ما لا يؤثّره الكثير التامّ الكيفية، كها أنّ القليل من الأفيون يؤثّر من التبريد ما لا يؤثّره الكثير من الأرض والماء.

وممًا يتبع الامتزاج من الكيفيات هو: الألوان والطعوم والروائح والأشكال. ولو كانت هذه نفس المزاج، لكانت سلموسة؛ إذ المزاج تـوسّط كيفيات ملموسة. فيكون ملموساً ولا شيء من هذه بملموس.

الــــعتدل الحــــقيق والممتزج إن كانت مقادير القوى المتضادّة فيه مـتسـاوية. فــهو «المـعتدل الحقيق». وإلّا فهو الحارج عن الاعتدال.

١) بذلك: لذلك ، مج

والمعتدل بالحقيقة إن لم يوجد ما يمنعه من تفرّق بسائطه لا يحصل: لأنَّ البسائط المجتمعة لو تساوت فيه مقادير قواها. لكان:

إن مال إلى أحد أحياز تلك البسائط، كان تخصيصاً بلا مخصص.

وإن لم يمل كان الميل الذي لكلّ واحد منها إلى حيره الطبيعي، ممّا لا يعوقه عائق قسري. فيعود كلّ واحد منها إلى حيره الطبيعي، وإلّا لكان المطلوب بالطبع متروكاً من غير قاسر، وهو محال. فهو إن وجد، فهناك ما يمسكه عن التغرق، وإلّا فلا يوجد زماناً ما ألبتة. هذا، لو كان له مكان غير مكان أحد بسائطه. أمّا إذا لم يكن له مكان خارج عن أمكنتها، فلا يكن وجوده أصلاً؛ لائته لو كان موجوداً لكان له ميل طبيعي إلى مكان ما؛ إذ لا جرم عديم الميل، ولا يتصور فيه ميل إلى مكان أحد بسائطه، فإنّه ترجيح من غير مرجّح. ولا حد مشترك بين جميع البسائط، حتى يكون مكان له يميل إليه بالطبع. وإذا لم يكن له بدّ من ميل على تقدير وجوده، ولا ميل له على ذلك التقدير، فلا يكن وجوده.

فالموجود من الأمزجة خارج عن الاعتدال الحقيقي. وهو:

إمًا مفرد، وهو الذي خرج عن الاعتدال في كيفية واحــدة، وهــو الحـــاز والبارد والرطب واليابس.

وإمّا مركّب، وهو الخارج عنه في الكيفيتين معاً، وهو الحارّ الرطب. والحارّ اليابس، والبارد الرطب، والبارد اليابس. فالممتزج غير المعتدل، لايخرج عن أحد هذه الأقسام الثمانية.

اجتاع الممتزجات

والممتزجات قد تجتمع. فيحصل منها امتزاج ثانٍ. وربّما اجتمعت أيـضاً

١) في درّة التاج ج ٤ / ٢٨: «بس اگر معتدل حقيقى را بيابند بايد كي آنجا حيزى باشد كي مانع أو باشد أز تقريق» (قهو إن وجد المعتدل الحقيقي فوجب أن يكون هناك حيّز بمتمه عن التفريق)
 ٢) مكان: مكانا(؟)، تر

٣) مكان: مكانا(٢) ، تر ٤ ) فيحصل: ١٠ تر

فعصل ' ثالث وما زاد ـ كالسكنجبين من السكّر والعسل ' ـ فإنّ لكلّ منهها مزاجاً. وليس تساوي الأجزاء ولا عدم تساويها شرطاً في المزاج.

وقد تكون القوّة فيما مقداره صغيراً [أ]قوى من القوّة فيها مقداره أكبر منه. [و] يعرف ذلك من قوئ الأدوية وغبرها.

معتدل المزاج وغيره والمركّب متى توفّر عليه من العناصر بكيّاتها وكيفياتها القسط الذي يليق به. يسمّى «معتدل المزاج». وإن كان في نفسه غير معتدل حقيقي. وإن لم يتوفّر عليه ذلك يسمّ<sup>1</sup> «خارجاً عن الاعتدال» ولو كان في نفسه معتدلاً حقيقياً.

والمعتدل بهذا المعنى: إنمّا نوعي. أبه صنني. أو شخصي. أو عضوي. و [كلّ]<sup>٧</sup> واحد منها إنّا بالنسبة إلى الخارج عنه. أو إلى الداخل فيه.

والنسب المختلفة الواقعة في بسائط الممتزجات. لا سبيل لنا إلى حصرها. ولولا كثرتها لما كمان مما يحمصل بسمبها من أدواع الكمائنات وأصنافها وأشخاصها. على هذه الكثرة المشاهدة. التي تفوت إحصاءنا كثره.^

وسببية المزاج لهذه المتكوّنات ـكها ستتحقّق <sup>1</sup> ـ إنّما هو من طريق تحصيل الاستعداد لوجودها، لا من طريق أنّها أسباب فاعلية لها.

١) فحصل: فيحصل، مج ٢) المسل: الحل، مج

٣) التكرُّج: الفساد، التعفُّن / في درَّة التاج ج ٤ / ٢٩: «تكرح»

ط: الأنحصال () التلبّد: الالتصاق، التلزّج
 ٢) يسمر: يسمّى، تر () الإضافة من درّة التاج ج ٢٩/٤

٨) كذا في النسخ / جاء في درّة التاج ج ٤ / ٢٠: «به أين كثرتى كه مشاهلاً است كى به سبب كثرت ، در عد وحصر نمى آينده (و هذه الكثرة المشاهدة لا تعد ولا تنحصر بسبب كثرتها)
 ٩) ستتحقق: ستنحق ، تر

# الفصل الرابع في الكائنات التي حدوثها من العناصر بغير تركيب٬

ما يتكون من العناصر من غير أن يكون أحدها جزءاً منه. ينقسم إلى:

أقسام الكسائنات

ما يحدث فوق الأرض، والى ما يحدث فها.

> الكسائنات الجــوية، أي ما يحدث فوق الأرض

حدوث السيحاب والنزولات الجــــوبة

أمّا ما يحدث فوق الأرض: فمنه ما سببه إشراق الشمس على المياه والأراضي الرطبة، فإنَّها تحلُّل من الرطب بخاراً، ومن اليابس دخاناً.

فإذا صعد البخار فربّما تلطّف وصار هواءً. وربّما بلغ إلى الطبقة الباردة من الهواء، فتكاثف واجتمع سحاباً وتقاطر مطراً. وقد يكون السحاب عن تكاثف الهواء بالبرد الشديد. وربَّا كان البرد أقوى من ذلك، فجمد السحاب قبل تشكّله بشكل القطرات، فنزل ثلجاً أو جمدة، ٤ بعد تشكّله بذلك. فنزل

وإن لم يبلغ ألي تلك الطبقة: فإن كان كثيراً صار ضباباً. وإن كان قــليلاً وتكاثف ببرد الليل: فإن لم يتجمّد نزل طلّاً". وإن انجمد نزل صقيعاً.^

۱) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٣٠

٣) فتكاثف: فيتكاثف، مع

٥) درّة التاج: تكرگ

٦) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٣٠: «برسد» (إن بلغ) / وهو تصحيف ٨) درّة التاج: + يعنى زاله ٧) درّة التآج: + يعني شب نم

۲) إلى:ـ، منو، تر

٤) درّة التاج: ـ أو جمدة

حدوث الرعد والبرق والصـــاعقة وإذا صعد الدخان مختلطاً مع البخار، وارتفعا معاً إلى الهواء البارد، وانعقد البخار سحاباً. واحتبس الدخان فيه، فإن بق الدخان على حرارته قصد الصعود، وإن برد قصد النزول. وكيف كان، فإنّه يمزّق السحاب تزيقاً عنيقاً. فيحدث منه الرعد. فإن اشتعلت النار، لشدّة المحاكة، حدث منه البرق أو الصاعقة، أو هما معاً، باختلاف شرائط نجهلها.

مسلوث الشهساب وذوات الأذساب وإذا وصل إلى كرة النار، وانقطع اتصاله بالأرض واشتعل، وسرى فيه الاشتعال. رُئى كأن كوكباً يقذف به. وإن لم يشتعل لكنه احترق ودام فيه الاحتراق. كان على صورة ذؤابة. أو ذنب أو حية أو حيوان له قرون. وقد تحدث فيه علامات هائلة: حمر وسود. وقد يقف تحت كوكب. ويدور مع النار بدوران الفلك أيّاماً. وإذا لم ينقطع اتصال الدخان من الأرض إلى أن يصل إلى كرة النار، فيشتعل وينزل اشتعاله إلى الأرض. "

حدوث الريح و الزوابسم وإذا انكسر حرّ الأدخنة ببرد الهواء. ربّما تكانفت وقصدت النرول. فيتموّج بها الهواء فتحدث الربح. وربّما كان حدوثها من كون الحركة الفلكية. بردّ الأدخنة عند وصولها إلى كرة النار. وربّما حدثت من تخلخل الهواء. وحركته. من جانب إلى جانب.

وقد تلتقي ريحان قويان مختلفا الجهة. فتستديران. فتحدث الزوابع.

والبخار الصقيل يرى على مناسبات المراني° أشباح نور الشمس والقمر. وتلك المناسبات على التفصيل تعلم من علم المناظر والمرايا.

۱) جاء في درّة التاج: «مختلف» (مختلفاً) / وهو تصحيف

۲) جاء في درّة التأج ج ٤ / ٣١. «سروها» (١) / وفي هامشه: سرويا (رأس ورجل) / وكلّها تصحيف كما لا يخفى

٤) تكاثفت: تكاثف، مج

٥) المراثي: المتراي، تر / المرائي: المراي، صو، مج

حدوث الحالة

فإذا حدث في الهواء بين الرائي والقمر غير رطب رقيق لطيف، لا يستر القبر عن الأبصار، انعكس ضوء البصر من أجزاء ذلك الغير إلى القبر؛ لأنَّ الضوء اذا وقع على صقيل انعكس إلى الجسم الذي وضعه من ذلك الصقيل، كوضع المضيء منه، إذا لم تكن جهته مخالفة لجهة المضيء، فيرى ضوء القمر. ولا يرى شكله: لأنّ المرآة إذا كانت صغيرة لا تؤدّى شكل المرني. " بل" ضوءه ولونه إن كان ملوّناً فيؤدى كلّ واحد من تلك الأجزاء ضوء القـمر. فيرى دائرة مضيئة. وهي الهالة التي تؤدّى [ضوء] القمر وشبحه جميعاً.

ومؤدّى الشبح يجب أن لا يكون على الاستقامة بين الناظر والمنظور إليه. فإنّ ذلك يؤدّى نفس الشيء لا شبحه. وما سوى المؤدّى من أجزاء الغيم تحت القمر يرى مُظلماً. كما يجتاز غيم رقيق في وجه القمر. فلا يرى. فإذا تجاوزه ظهر، وقد تكون هالة تحت هالة.

وقد يكون للشمس أيضاً هالة وهو أقلى <sup>1</sup> الوقوع.

حدوث فوس وقزح ولمسيتة استدارتها

ومتى وجد في خلاف جهة الشمس أجزاء مائية شفافة صافية. وكان وراءها جسم كثيف. مثل جبل أو سحاب مظلم. يكون كحال البلور الذي وراءه شيء ملؤن، لينعكس منه الشعاع، وكانت الشمس قريبة من الأفق، فإذا واجهنا ملك الأجزاء المائية، ونظرنا المها، صارت الشمس في خلاف جهة النظر، فانعكس شعاع البصر من تلك الأجزاء إلى الشمس لكونها صقيلة. فأدّى كلَّ واحد منها لكونه صغيراً ضوء الشمس دون شكلها، ويكون ذلك اللون مركّباً بحسب تركيب الضوء مع لون المرآة مع السحاب. ويسمّى ذلك قوس قزح.

> ٢) في النسخ: المراي ٤) أقلَى: أغلَى، صو

۱) في النسخ: الراي

۲) بل: ــ، مج

٥) واجهنا: وجهنا . مج

٦) كلَّ: كلمة ، صبو ۷) جاء في درّة الناج ج ٤ / ٣٢؛ «يا» (أو) / وهو تصحيف

وسبب استدارة هذه القوس: كون الشمس لو جعلت مركز دائرة، لوجب أن يكون القدر الذي يقع من تلك الدائرة فوق الأرض، يمرّ على تلك الأجزاء، ولو تُتَ الدائرة لكان تمامها تحت الأرض.

وكلَّها كان ارتفاع الشمس أكثر، كانت القوس أصغر، وهذا إذا كانت الشمس وسط السهاء لم تحدث القوس المذكورة.

حدوث الشُميسات والنسسيازك والشُميسات والنيازك، لهي من أشباح النيرين أيضاً. أو لأنّه يحصل بقرب الشمس غيم كثيف صقيل. فيقبل ضوء الشمس في ذاته. كما يقبله القمر.

لمُسية زرقمة السهاء والزرقة التي ترى كأنّها لون السهاء. آسببها أنّ الأجسام الفلكية شفافة. فلا ترى. وما لا يرى فهو مظلم. والهباءات والأبخرة الحاصلة في الجسرّ مرنية. فكأنّه يرى شيء ولا يرى شيء، فيتولّد لون بين السواد والبياض عمو الزرقة. وهو من أوفق الألوان للإبصار، وذلك هو فائدته.

استضاءة الجؤ

واستضاءة الجؤ إنمًا هي للهباء المبثوث في الهواء، لا للهواء نفسه. وهذه الهباءات لصغرها لا تحرق الهواء، فتنزل. ولو كان ما ليس بملؤن قابلاً للضوء، لما رؤيت الكواكب في الليل، لأنّ الأرض أصغر من الشمس بأضعاف مضاعفة، كما شهدت به مباحث علم الهيئة، فلا تكون حاجزة بين الشمس. وبين ما نشاهده من السهاء في الليل. وليس ذلك إلّا لأنّ السهاء لا تقبل الإضاءة لهدم تلؤنها.

١) الشمس: + في ، عنو

النيازك: جمع النيزك أى الرمع القضير، وفي الفلكيات بنقال عبلى أحد أقسام النشهب
 السياطة
 السياطة

السواد والبياض: البياض والسواد، مج
 المبثوث: المثبوت

٦) رؤيت: رأيت، مج

لمّــة عــدم مشـــاهدة الكواكب في النهار

وكوننا لا نشاهد الكواكب في النهار، هو أنّ حسّ البصر إذا اشتغل برؤية طضوء كثير، فإنّه لا يرى ما ضعف عنه كبيراً. كها إذا كنّا بين مشاعل كثيرة في الليل. فلا نرى الكواكب.

ومَن بَعُد عن تلك الأضواء يراها. فهواء الجوّ. لعدم تلوّنه على صرافـته. لايستضىء إلّا بمخالطة ما له لون.

وقد تحدث من بقية مادّة الشهبِ السمومُ \. مع أنّه قد يكون أيضاً من عبور الربح على أرض غلب عليها التسخّن. \

> الكسسائنات التي تحسسدث في الأرض

وأمّا ما يحدث في الأرض فهو إمّا على وجهها أو تحتها. فمن ذلك ارتفاع الجيال و<sup>م</sup>ّ التلال.

> حدوث الجبال وبيان مــــنافعها

وسببه أنّ الحرّ العظيم إذا صادف عطيناً كثيراً لزجاً. إمّا دفعة أو على مرور الأيام. عقده حجراً عظيماً. وذلك الطين بعد تحجّره تختلف أجزاؤه في الصلابة والرخاوة. والمياه القوية الجري أو الرياح العاصفة تحفر الرخوة، فتبتى الصلبة مرتفعة، لكون الرياح والسيول لا تزال تغوص في تلك الحفر. وقد تتكوّن الجبال من تراكم عارات تجزيت في أزمنة متطاولة. ومن غير ذلك.

ومنافع الجبال كثيرة؛ فإنّ كثيراً من العيون والسحب والمعادن تتكوّن فيها. أو فيما يقرب منها، فإنّها لصلابتها لا تنفصل الأبخرة عنها، بــل تحـتقن فــيها. فتصير مبدءاً للعيون، كما ستعرف. ويشبه أن يكون مستقرّ الجبال مياها.

وقد شبّهت الجسبال بـالأنابيق. والأراضي التي تحسّها بـالقروع. والعـيون

١) درّة الناج ج ٣٣/٤ السهوم/ و هو الأظهر.

٢) التسخَّن: تسخين ، مج

ع) جاء في درة التاج ج ٤ / ٢٤ «جون حر عظيم نيابد طينى بسيار لرج» (إن لم يجد الحرر العلم العلم العرب العرب العلم على العلم على العلم الله يعنى العلم طيناً كثيراً لزجاً / وهو غلط كما لا يعنى

بالأذناب. والبحار ' والأودية بالقوابل. وفي باطن الجبال من النداوات ما ليس في سائر الأراضي. وهي بسبب ارتفاعها أبرد. فنبق على ظواهرها من الأنداء والثلوج ما لا تبق على ' غيرها.

والأبخرة المتصاعدة تحتبس فيها. فلا تتفرّق. ولا تتحلّل. وكـلّ ذلك ممّـا يوجب تكوّن السحب، ولكون موادّ المعادن ـ وهي الأبخرة الباقية مدّة مديدة في موضع واحد ـ يوجد فيها كثيراً، كانت المعادن فيها كثيرة.

وسبب ارتفاع القدر المكشوف من الأرض \_ هـ و مـا يحـ صل في بـ عض جوانبها من الجبال والتلال وفي غيره من الأغوار عوالوهاد \_ لأسباب لا يطلع علها. فيسيل الماء بالطبع إلى المواضع العميقة، وتنكشف المواضع المشرفة.

وتختلف المواضع المسكونة من الأرض في الحرّ والبرد والرطوبة واليبوسة وغير ذلك من أحوالها بسبب أوضاعها من السائيات، وعلى حسب مسامتة الشمس لها وقربها وبعدها من مسامتها وبسبب مجاورة البحار والجبال، والبعد عنها، وبأسباب أخرى لا تكاد تنضبط لنا كثره، وقد ذكر ما عرف منها في كتب الطبّ، ولا يليق ذكره ههنا. وربّا اختلف ذلك، او تبدّل بحسب تبدّل الأسباب الموجبة له من السائية وغيرها. فلا يتشابه حال الموضع الواحد في جميع الأوقات والأدوار.

حـــدوث الزلزلة والحركة التي تعرض لجـز. من أجزا. الأرض، وهي الزلزلة. فسـببه مـا يتحرّك تحتها. فيحرّك ما فوقه. فإنّه إذا تـولّد تحت الأرض ربح أو بخـار أو

١) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٣٤: «بخار» (البخار) / وهو تصحيف

۲) علی: فی ، مج

٣) جاء في و*رّة التاج ج ٤ / ٣٤: «موجب تكوّن* أن است» (يوجب تكوّنها) / نصنًا هذا، يوافق هامش *درّة التاج* وهو الصحيح

<sup>£)</sup> كذا في النسخ، لم تستَعمل هذه اللغة في القواميس / والصحيح: مُعاور، مُعارات ه/ مُناف الله ما ما خرج 1770 من مراه من من كرورة المارة المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف

٥) هكذا في النسخ ، جاء في درّة الناج بع ٤ / ٣٥: «ما را به سبب كثرت» (لنا يسبب الكثرة) / وهو الأحسن

دخان أو ما يناسب ذلك. وكان وجه الأرض متكاثفاً عديم المسامّ. أو ضيّقها جدّاً. وحاول ذلك الخروج، ولم يـتمكّن لكـثافة الأرض. تحـرّك في ذاتــه. وحرَّكها. وربُّها شقُّ الأرض لقوَّته. وقد تنفصل منه نار محـرقة أو أصـوات هائلة.

وقد يكون تحت الأرض ثقب واسعة، ومواضع مثل الغير ان ﴿ فَـانهدَّتْ. وانهد ما قابلها من الجيال والبلاد.

وقد تحدث الزلزلة في موضع، فهدّت قلّة جبل، فتحدث من سقوطه الزلزلة، في ناحية أخرى.

وقلُماً تعرض الزلزلة في َّ الصيف. \*

والكسوفات ربَّما كانت سبباً للزلازل. ولفقدان الحرارة الكائنة عن الشعاع دفعة. وحصول البرد<sup>1</sup> الحاقن للرياح في تجاويف الأرض بـالتجفيف بـغتة. والبرد الذي يعرض بغتة يفعل ما لايفعله العارض بالتدريج.

والأبخرة التي تحدث تحت الأرض:

🗖 إن كانت كثيرة، وانقلبت مياها. انشق منها الأرض. فإن كان لها مدد حدثت منها العيون الجارية.. وتجرى على الولاء. لضرورة عدم الخلاً: إذ ليس للهواء مدخل بين ما خرج وما تبعه ٧.

فإنَّه كلُّها استحال ما في باطن الأرض من الأهوية والأبخرة المحتبسة ماء^

١) كذا في النسخ / الغور. المُغار. المُغارة: الكهف، وجمعه: مَغاور ومَغارات؛ لا الغيران / جاء في درّة التاج ج ٤ / ٣٥٪ «كوهها» (الجبال) وهو خطأ

٢) هَكُذَا فِي النسخ / والحقّ أن توخّر هذه الفقرة عن الفقرة الآتية. إلّا أن نمترف مع مسامحة بما يجيء في درّة التاج خُلافاً لما ورد في المخطوطات.

٣) موضع فهدت قلة جبل... في: \_، مج ٤) جاء في درّة التاج م ٤ / ٣٥: «در بيابان» (في الصحراء)!؟

٥) للزلازل: الزلازل، مج ٦) البرد: الرد، مج

٨) ماء: ما، مج، تر ٧) تبعه: يتبعه ، مج حدوث العيون

والقسينوات

بسبب ما يعرض لها من شدّة البرد. جرت تلك المياه من الأعالي إلى الأسافل. فانجذب إلى مواضعها هواء أو بخار آخر '؛ إذ لو لم ينجذب إليها ذلك. لبقيت خالية. ثمّ تبرد ' ذلك الهواء أو البخار بالبرد الحاصل هناك، فينقلب ماء أيضاً. ثمّ يجري فيستمدّ هواء أو بخاراً غيره. ولا يزال الأمر كذلك إلا أن يمنع منه مانم. يحدث تدريجاً أو دفعة.

و٣ متى لم يكن لتلك الأبخرة والأهوية مدد حدثت منها العيون الراكدة.

□ وإن لم تكن الأبخرة كثيرة. وأزبل عن وجهها ثنقل التراب، صادفت منفذاً. واندفعت إليه. فإن كان لها مدد حدث منها القنوات الجارية؛ وإلاّ فلا.

وقد يكون سبب العيون والقنوات. وما يجري مجراها، ما يسيل من النلوج ومياه الأمطار؛ لأنّا نجدها تزيد بزيادتها، وتنقص "بنقصانها، ولو كان سببها هو الأوّل فقط مع أنّ باطن الأرض في الصيف أشدّ برداً منه في الشتاء مولوجب أن تكون هذه في الصيف أزيد. وفي الشتاء أنقص، والتجربة دلّت على خلافه.

التجربة والحــــدس يسؤدّيان إلى معرفة السبب والعـــلّة في الطــبيعيات وهذه الأمور التي حكم بأنّها أسباب لما يحدث من العناصر بغير تركيب منها. ما تشهد بكونه سبباً التجربةُ والحدش؛ وقد تجد أمثالها مشاهدة كها ترى في الحهّام من تصاعد الأبخرة وانعقادها وتقاطرها، وما تراه من تكاثف ما يخرج من الأنفاس في البرد الشديد كثلج، وكرؤية شبه ألوان قوس قزح في قطعة كاغذ أو ما يجرى مجراها إذا كانت موضوعة على ماء أواكد وكانت

۲) تبرد: پتبرد، تل

٤) ميأه: امياه ، مج

٦) کان: \_، صبو ، تر

۱) آخر: ـ، صبق، تر

۲) عطفإلى: «فإن كان لها مدد...»

٥) تنقص: + و ، مج

۷) تراه: یراه ، صنو ۱) دراه:

۸) شبه: شبهه، مج / درّة الناج ج ٤ /٣٧: ـ شبه

۹) ماء: ما ، مج

الشمس على قرب<sup>١</sup> أحد الأفقين. وغير ذلك من أحوال المرايا. وما ترى فيها من الصور والألوان.

وهذا كلّه وأمثاله من الحادث تُحقّق أنّها أسباب؛ وانّما يتم تحقيق ذلك مما ينضم من القرائن والأحوال التي توجب الحدس المفيد لليقين، وقد يختلف ذلك بحسب اختلاف أحوال الناس، فيحصل اليقين بذلك لبعضهم دون بعض. وما ذكر من الأسباب لهذه التي لا تحدث بتركيب لا يمانع أن يكون في نفس الأمر لها أسباب غيرها، لجواز أن يكون للواحد بالنوع علل متعدّدة؛ وجاز أن يكون حدوث ذلك النوع عن بعضها أكثرياً وعن بعضها أقلياً. وقد يكون في جملة ما ذكر من الأسباب ما هو صالح للسببية فقط وإن لم يكن سبباً للواقع.

الهدس يؤدّي إلى أنَّ بعض الأســـباب يحـــناجإلى انضام قوى روحــانية للســـببية

ويجب أن يعلم أنّ من الأسباب المذكورة لهذه ما يحكم الحدس بأنّه غيرتام السببية. بل يحتاج إلى انضام قوى روحانية لولاها لماكانت كافية في إيجاب ما هي أسبابه: فإنّ من الرياح والزوابع ما تقلع الأشجار العظام وتختطف المراكب من البحار. ومن الصواعق ما تنزل إلى قعر البحر، فتحرق ما يمرّ به من الحيوانات التي فيه. وربًّا وقع على جبل فدكه دكاً.

وقد يكون جرم الصاعقة دقيقاً مثل حدّ السيف. فيقطع ما يصادفه من الأشياء الصلبة بنصفين. ولا يكون مقدار الانفراج إلاّ قليلاً. هذا مع أنّ مادّتها قد قيل إنّها تكون لطيفة جدّاً لشدة تسخّها. واللطافة توجب شدة الانفعال لا

۱) قرب: ــ، تر ، حسو

٢) تحقيق: تحقّق، تر، صو / درّة التاج ج٤ / ٢٧؛ تحقق

٣} لا يمانع: لا مانع ، مج ، صو

والظاهر أنّه تعليل ومثال لما وقع قبله، مع أنّ المثال لا يكفينا في المقام أبداً.

٥) الزوابع: جمع ذوبعة، هيجان الأرياح وتصاعدها إلى السماء.

٦) درّة التاج ج ٤ / ٣٨؛ «بسيار باشد» (كثيراً ما)

قوّة الفعل؛ لا سبًا مثل هذه الأفعال العظيمة. وقد تنفذ في النياب والأشسياء الرخوة وتنصدم بالأشياء الصلبة \_ كالحديد والذهب \_ فتذيبها حتى يذيب الذهب في الكيس ولا يحرق الكيس. ويذيب الذهب المراكب ولا يحرق السبر. و

من الكواكب ذوات الأذناب ما يبق شهوراً عديدة، وقد وجد فيها ماله حركتان طولية وعرضية.

والأسباب المادّية والفاعلية التي ذكرتها لا تكنى في هذه وأمثالها. بل لا بّد من القوى الروحانية حتّى تنتمُّ هذه الأمور وما يجرى مجراها.

وليس في قوّة من شاهدناه أو سمعنا به من البشر أن يعرف العلل التماشة لكلّ واحد واحد من هذه المتكوّنات على التفصيل؛ بل ولا أن يحصرها فضلاً عن أن يحيط بعلّة كلّ واحد منها. وإذ لا سبيل لنا إلى استقصاء ذلك. فالاقتصار على هذه القدر منها هو أحرى وأولى.

١) درّة الناج ج ٤ / ٣٧: «با قوّت فعل» (الانفعال مع قوّة الفعل) / ونصّيا هذا هو الأصيح.

۲) جاء في مَرَّة التاج ج ٤ / ٢٨: «و منصدم شوذ به آشياء صلّيه چون آهن و زر، و بكدازند آن
 را تا به حدى كي زر را در كيسه بكدازند» والترجمة أيضاً لا طائل تحته.

٣) لا يحرق: لا يحترق، مج ٤) لا يحرق: لا يحترق، مع

ه) السير: العسير، معج / مرّة *التناج* ج ٤ / ٣٨: «زر كى بر زين ولعام باشد بگدازند آن را تا يه حدّى و دوال آن را نسوزاند».

#### الفصل الخامس

# فيا يتكوّن عن العناصر بتركيب منها و هو المواليد الثلاثة '، المعدن والنبات والحيوان <sup>۲</sup>

كيفية الجمر للمسموادً المسلات

كلّ مركّب من العناصر ذي صورة:

فإمّا أن لا يتحقّق لنا كون صورته مبدءاً للحسّ والحركة الإرادية. أو يتحقّة, لنا ذلك.

والأوّل: إن لم تتحقّق في صورته مبدئية النـغذية والنمو والنـوليد. فــهو «المركّب المعدني»؛ وإن تحقّق لنا ذلك. فهو «المركّب النباتي».

والثاني: هو «المركّب الحيواني».

فهذا هو وجه الحصر في الثلاثة. وإنّما قلت: «إمّا أن لا يتحقّق لهاكذا. أو يتحقّق». ولم أقل: «إمّا أن لا يكون كذا أو يكون». لتجويز حسّ أو حـركة إرادية للنبات. أو تفذية وغو وتوليد للمعدن. وإنّ لم نعلم ذلك. ولا نتحقّقه.

> اعتبار شـعور مّــا في الأجسام

ومن المحتمل أن يكون لكلّ متكون من الأجسام شعور مًا: فإنّ الطبيعة لو لم تقتض لذاتها شيئاً كائد إاً إمّا مثلاً. لما حرّكت الجسم إليه. فقتضاها أمر ثابت دالّ على وجود ذلك الشيء لها بالقرّة. قبل وجوده بالفعل. وجاز أن يكون ذلك كالوجود الذهني الذي لنا. فيكون لها شعور مّا بدذلك الشيء.

١) كذا في النسخ / والصحيح: الثلاث
 ٢) قارن: ورّة التاج ج ٤ / ٣٨
 ٢) وإن: فإن، مج

ويكون هو الملَّة الغائبة لفعلها.

وذُكر أنّه قد شوهد بعض الإناث من النخيل يستحرّك إلى جمهة لمعض الذكور منها دون بعض، في حال تكون الريح فيها إلى خلاف تلك الجهة. وكذا ميل عروقها إلى الصوب الذي فيه الماء في النهر، وانحرافها في صعودها عن الجدار المجاور لها. وهو ممّا يؤكّد أنّ للنخيل من النبات شعور[اً] مّا، وإدراكـ [أ] وإن كان لا يوجب الجزم بذلك في المبدأ القريب له. بل في المبدأ البعيد المدبّر. نفسأ كان أو عقلاً. ممكناً كان أو واجباً. وسيأتيك تحقّقه. ٣

معرفة أفراد المسواليسد وكلِّ واحد من المعادن والنبات والحيوان جنسٌ لأنواع لا تنحصر لنا. بعضها فوق بعض. ويشتمل كلُّ نوع منها على أصناف. وكـلُّ صـنف عـلى أشخاص، لا سبيل لناع إلى حصرها.

والمزاج المعدّ لكلّ جنس منها له غيرض منها لا يتجاوزهما. ويشتمل غرضه على أمزجة نوعية. كلّ منها بين حدّين لا يتجاوزهما النوع. وكذلك يشتمل المزاج النوعي على أمزجة صنفية. والصنني عـلى أمـزجـة شخصية

ولكلِّ واحد من المواليد صورة نوعية مقوّمة. هي كماله الأوّل، منها تنبعث كيفيّاته الحسوسة وغيرها من كمالاته الثواني.

وتكوّن المعادن هو من امتزاج الأبخرة والأدخنة المحتبسة عنى باطن الجبال تكؤن المعادن والأرضين امتزاجاً على ضروب، بحسب اختلاف الأمكنة وفيصول السنة

۲) میل: مثل ، صبو ١) جهة : جهته(؟)، تر

٣) كذا في النسخ / جاء في درّة التاج ج ٤ / ٣٩: «تحقيق آن» (تحقيقه) / وهو الصواب

٤) بعضها فوق بعض ويشتمل... لنا: \_، مج

<sup>0)</sup> في درّة التاج: «عرض» (عرض) / وهو تصحيف كما لا يخفى ٦) في درّة التاج: «عرض او» (عرضه) / وهو تصحيف هكذا

٧) المحتبسة: المحتسبة، مع، تر

والموادّ. فإنّ في بعض الأراضي قوى مولّدة لمعادن مخصوصة، ولهـذا لاتــتولّد تلك في أيّ بقعة اتّفقت. وكذلك حــال الأزمــنة، بســبب مســامتة الشــمس وانحرافها عن المسامتة، وأحوال أخرى لا يطّلم عليها.

وما غلب فيه البخار على الدخان. وانعقدا صافيين\ انعقاداً تامّاً. كان منه جواهر غير متطرّقة.\ عسرة الذوب أو ممتنعة.\كالبلّور والياقوت ونحوهما.

والكبريت يحصل من بخار امترج مع دخان وهواء امتراجاً تامتاً حصل فيه دهنية. والزيبق من بخار ممترج مع دخان كبريتي امتراجاً محكماً لم ينفصل عنه. وقد يشبه تكوّنه بقطرات الماء التي تغشاها أجزاء ترابية. كالغلاف لها. فإذا لاقت قطرة منها قطرة انحرق الغلافان، آصائرين غلافاً واحداً لهما؛ لأنّه من مائية خالطت أرضية لطيفة كبريتية مخالطة شديدة، حتى أن كلّ جزء يتميّز منها يغشاه شيء من تلك اليبوسة، كانّها جلدة لذلك الجزء المتميّز. وسبب بياض الزيبق هو صفاء مائيته، وبياض أرضيته اللطيفة، وممازجة هوائية له.

كيفيّة تكوّن الأجسساد السبعة من الكسبريت والزيسبق

وإذا امتزج البخار والدخان امتزاجاً أقرب إلى الاعتدال. كمان منهها الأجساد المتطرقة الصابرة على النار. الذائبة بها. وهذه هي كالذهب. والفضّة. والنحاس. والحديد. والرصاص الأبيض، والأسرب. والحارصيني.

ومن هذه ما يقبل الذوب بسهولة كالرصاص. `` ومنها مــا لا يــقبله إلّا بالحيلة كالحديد، ولعلّ هذه السبعة مركّبة من الزيبق والكبريت، ولهذا ما يرى

١) انعقدا صافيين: انعقد اضافيين، صنو ٢) متطرقة: متطرقة، تر

٣) ممتنعة: ممتنعته، صبو ٤) بقطرات: قطرات، مج

۵) انحرق: انخرق، صنو ۲) القلاقان: الثلاقين، مج
 ۷) كذا في النسخ

٨) جاء في درّة الناج ج ٤ / ٤٠: «بوست» (الجلد) / وهو تصحيف

۱۰ به داخي دره نتاج ج د ۱۰ باد سوسته (بايند) وقو طلبيت ۱۹ بهما: مها ، صدر، مج ۱۹ الأبيض والأسرب... كالرصاص. ــ، مج

الزيبق متعلّقاً بها. ومتدحرجاً فيها أذيب منها. وإذا عقد الزيبق براتحة الكريت، كان كالرصاص.

ويشبه أن يكون اختلاف هذه. بسبب أنّ الكبريت والزيبق إذا كانا صافيين، وكان انطباخ الزيبق بالكبريت انطباخاً تامّاً. فإن كان الكبريت أحمر وفيه قوّة صبّاغة لطيفة غير محرقة. تولّد الذهب. وإن كان الكبريت أبيض تولّد الفضّة.

وإن كان الزيبق نقيًا. والكبريت رديناً. فإن كان في الكبريت قوّة إحراقية تولّد النحاس.

وإن كان الزيبق غير ° جيّد الخالطة للكبريت. تولّد الرصاص الأبيض. وإن كان الزيبق والكبريت رديئين. فإن كان الزيبق متخلخلاً أرضياً. وكان الكبريت مع رداءته محرّقاً تولّد الحديد.

وإن كانا مع رداءتها ضعيني التركيب. تـولّد الرصـاص الأسـود. وهـو الأسرب.

وما يذوب من المعادن ولا يتطرّق كالزجاج. فلغلبة مائية العقدة دهـنية وأرضية.

وما لا يذوب ولا يتطرّق. ويصعب تحليله. فلغلبة الأرضية فيه. وقـلّة المائية والدهنية. كالمرقشيشا والطلق.

وما يتطرّق ويذوب، فللدهنية الحـفوظة، الغير التـامّة الانـعقاد. والمـاثية

١) الكبريت والزيبق: الزيبق والكبريت، صو، مج

٣) صباغة: صناعة(٢)، مج، تر ٥) مرّة التاج ج ٤ / ٤: ـ غير

٢) صباغة: صناعة(؟)، مج
 ٤) ط: اضافه داشت

٦) مائية: ما فيه . منج

الحنائدة.١

وما يشتعل ' فيه النار، ففيه غلبة هوائية أو نارية.

وكلُّ ما ينعقد بالحرّ. يذيبه البرد. كالملح. وما ينعقد بــالبرد يــذيبه الحــرّ كالشمع.

> تكون الحيجارة والنسوشادر والمسسلع

والحجارة تتكوّن من طين تطبخه الحرارة.

وإذا غلب الدخان على البخار تولَّد حواهر غير منطَّر قة ولا ذائبة بالنار وحدها، ٣ مثل النوشادر والملح، ولهذا قد يتَّخذ النوشادر ٤ من سُخام ٩ الأتون ٦ بالتصعيد. والملح من الكلس والرماد بأن يطبخ في الماء. ويصغي. ويطبخ حتَى ينعقد ملحأ

والنوشادر يقرب تكوّنه من الملح، إلّا أنّ النار ٌ فيه أكثر. ولذلك لا يبقى عند التصعيد شيء منه أسفل. وتفصيل هذا يستدعى تطويلاً. ويكتسب منه صناعات كثيرة.

> الجسواهسر المسعدنية

وقد ظهر ممّا ذكر أنّ الجواهر المعدنية:

إمّا متطرّقة، كالأجساد السبعة؛

أو غير متطرّقة. وهي إمّا أن يكون عدم قبولهـا للتطرّق لغاية صــلابتهـا^ كالبلور والياقوت، أو لغاية لينها. كالزيبق.

والتي في غاية الصلابة: إمّا أن تنحلّ بالماء. كالملح ` والنوشادر. ` وإمّا أن لا تنحلٌ به، كالكبريت والزرنيخ.

> ١) الخائرة: الخاصرة، مج ۲) وحدها: وجدها ، صبق ٥) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٤٢: «شحام» / وهو تصحيف السُخام: سواد القدر ٦) الأتون: موقد نار الحمام

٧) النار: النارية ، مج ٨) صلابتها: صلاتها، مج

١٠) كالملح: بالملح ، صو

٩) والياقوت: فالياقوت، مج ١١) النوشادر: النوشاذر(؟) ، صبو

٢) يشتعل: يشتغل(؟)، صبو

٤) النوشادر: التوشاذر(؟) ، صبو

وفي بعض المعدنيات نورية مفرجة، كما في الياقوت والذهب.

وأكثر أحكام هذه المعادن في تركّبها وغيره. يحقّقه الحدس والتجربة. على قياس ما مرّ في الآثار العلوية والسفلية.

تكؤن النبات

وتكون النبات هو من امتزاج للعناصر أثم من الامتزاج الواقع في المعدنيات، وأقرب إلى الاعتدال، وأبعد عن بقاء التضاد في الكيفيات المتزجة. فلهذا يستعد لقبول صورة أشرف من صورها، حتى يحصل فيه من الآثار ما لا يحصل في تلك. أو ما هو أقوى وأظهر مما فيها. كالتغذية والفو والتوليد، التي يذكر أحكامها عند الكلام في النفس. وإنما احتاج إلى التغذية ليخله مع ذلك إذا كان ناقصاً. وكلاهما ليتحفظ إذا كان كاملاً، واحتاج إلى التوليد بحسب النوع ليستبقى بحصول أمثاله.

وينقسم النبات تقسيات كثيرة. وفيه آلات تجري مجرى آلات الحيوان. كالعروق لتأدية الغذاء، وكالقشور الجارية مجرى الجلد، وكالشوك والسلي الجاري مجرى القرون، والخالب التي هي كالسلاح للحيوان. يدفع به بعض الآفات الخارجية. وأصله الذي في الأرض يجري مجرى الرأس؛ ولهذا إذا قطع عطلت قواه.

والكلام في النبات طويل. وقد أفرد له كُتب ذكر فيها ما وقف عليه من أحكامه. وفي علم الطبّ ذكر كثير من قواه وأفعاله في بدن الإنسان ولا يلائم هذا الكتاب ذكر شيء من ذلك.

تكؤن الحيوان

وتكوّن الحيوان هو من مزاج أقـرب إلى الاعـتدال وأحسـن وأتمّ مـن الأمزجة النباتية. ولهذا استعدّ لقبول كهال هو أكمل من الكمال النباتي. ولأجل

١) للعناصر: العناصر ، مج

٢) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٤٢: «مضادّ» (المضادّ)

٣) أي صور المعادن ٤) ، مج

ذلك ظهر عنه أفعال القوى النباتية. وزيادة أفعال قوى أخرى. كالحركة الإرادية. والإدراكات التي ليس للنبات مثلها ألبتّة. أو إن كان له شيء منها. فهو أضعف بكثير مممّا للحيوان وأخنى. بحيث هو من الخفاء إن كان حاصلاً إلى حدّ الشكّ فيه، كها مرّ.

وإغًا كان المزاج الأعدل أقبل للكال للتجربة، ولأنّ انكسار تضادّ الكيفيات واستقرارها على كيفية متوسّطة وحدائية. هو نسبة مالها إلى مبدئها الواحد، وبسببها "ستحقّ لأن تفيض عليها صورة أو نفس تحفظها. فكلّما كان الانكسار أثمّ كانت النسبة أكمل، والنفس الفائضة بمبدئها أشبه. ولهذا كانت الأرواح التي تقرب الأجزاء الثقيلة والخفيفة فيها من التساوي. هي أوّل شيء تتعلّق النفس به، وهي "التي تقبل القوى النفسانية والحيوانية والطبيعية.

ولأجله كان إذا وقعت سدّة عنى موضع من البدن. تمنع من نفوذ الروح المذكورة إلى عضو عدم ذلك العضو الحسّ والحركة الإرادية إلى أن يتمكّن الروح من النفوذ إليه. وإطلاق لفظة الروح على هذه، وعلى النفس الناطقة بالاشتراك.

ومَن وقف على هذا. علم علماً يقينياً بالحدس. أنّ لاعتدال المزاج تأثيراً قوياً في ازدياد الكمال الفائض على المواليد العنصرية. من المبدأ الفاعل له.

وينقسم الحيوان إلى ناطق وأعجم: فالناطق، ما يستحقّق له إدراك كـلّي. كالإنسان: والأعجم ما لا يتحقّق له ذلك وإن جاز كونه له في نفس الأمر. لكن لم يتحقّق لنا ذلك.

ونحن فلم نشاهد من الناطق إلّا نوع الإنسان. لكنّا سمعنا بأنواع أخرى. كالجنّ وغيرهم.

 <sup>()</sup> فوى: -. تر
 ٣) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٤٤ «ارواح اندكي قابل» (و الأرواح هي التي نقبل)
 ٤) سدة: شدة (؟). هج

وأمّا الحيوانات العجم فأنواعها كثيرة. تفوت الإحصاء. وتحت الأنسواع أصناف. وتحتها أشخاص. وقد تكلّم في هذه الأقسام كلاماً طويلاً في الكتب المختصّة به. وكذلك في أعضائها. ومنفعة عضو عضو منها. لا سيًّا فيا يختصّ بالإنسان في كتب الطبّ وغيرها.

وسنرد في علم النفس. وبيان حكمة الباري. جـلّ جـلاله في مخـلوقاته كلاماً يتعلّق بهذا الموضع. أخّرته ليكون ذكره هناك أنسب وأنفع.

۱) سنرد: سيورد، مج / جاء في *درّة التاج* ج ٤ / ٤٥: «زود باشد كى وارد شوذ» (سيورد / ٢) ليكون: لنكون، تر

# الفصل السادس في إثبات المحدّد للجهات وذكر لوازمه`

ثبوت الجهات

وجود الأجسام السفلية المتعرّكة حركةً مستقيمةً دلّت من حيث مسافة حركتها على ثبوت جهتين محدودتين مختلفتين بالطبع. ولولا اختلافهها بالطبع لما كان كون بعض الأجسام متوجّهاً إلى إحداها، وبعضها متوجّهاً إلى الأخرى - كالنار والأرض مثلاً - بأولى من المكس. ولو كان خلاً فقط، أو البعاد مفروضة، أو جسم واحد فقط غير متناه، لما أمكن أن يكون للجهات المختلفة بالنوع وجود ألبتة، فلا يكون فوق وأسفل، ويمين ويسار، وخلف وقدام.

إنَّ الجـــهة لا تذهب إلى لانيابة

ولا يمكن أن تكون الجهة ذاهبة إلى غير النهـاية. لأنّ كلّ جهة موجودة. فإليها إشارة. ولذاتها اختصاص وانفراد عن جهة أخرى.

امًا أن تكون متحةً ئة.

ما ان تحون متج

وذاتها لا تخلو:

أو غير متجزئة.

فإن كانت متجزّئة. فالأبعد من جزئيها عن المشير هو الجهة. فلا تكون الجهة بكلّيتها جهة. الم بعضها هو الجهة. ويلزم أن يكون لها امتداد في جهة. فلا تكون نفسها جهة.

۱) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٤٥

وإن كانت غير متجرَّئة. فلها وضع لا محالة. وإلَّا لم يكن إليها إشارة. وكلَّ ما له وضع وهو غير منقسم. فهو حدّ وغاية. لا يكون ما وراؤه منه.

فالجهات محدودة بأطراف. وما لا يتناهى لا حدّ فيه بالطبع. بل عسى أن يكون فيه ذلك. أو له بالفرض.

وكلَّ حدَّ يفرض فيه فيلا يخالف الآخر إلاّبالعدد؛ لأنَّ كـلَّ الحدود والأطراف المفروضة فيه هي في طبيعة واحدة، فليس بعضها بالفوقية، وبعضها بالسفلية، أولى من العكس.

استحالة الجهات المسقابلة في جسم واحد وإذا فرضت الجهات المتقابلة في جسم واحد متناهٍ على أنّها في سطعه أو في عمقه. فذلك غير جائز أيضاً؛ لأنّ سطحه إن كان كرياً لم يكن ما فرض فيه مختلفاً بالنوع؛ وإن كان مضلّعاً فليس ذلك بطبيعي له. فإنّه قد بيّن تقبل أنّ الشكل الطبيعي للبسيط هو الكرة.

والجهات الطبيعية لا تلزم الأمور الخارجة عن الطبع، وترد فيه زيادة بيان. ومع ذلك فإن اختلفت الجهات فيه "مجسب<sup>٤</sup> تقابل السطوح أو أضلاعها. فاختلافها بالعدد. لا بالنوع.

وإن اختلفت بحسب أنّ الذي على النقطة يخالف ما على الخطّ. أو الذي على الخطّ يخالف ما على السطح، فلا يقع بسببه فاية الاختلاف الواقع في مثل العلوّ والسفل. وكذا لو فرضت الحدود في عمقه وإن كان حدّ في سطحه، وآخر في عمقه، فالذي في العمق يجب أن لا يكون على أيّ نقطة اتّفقت من العمق؛ بل التي هي في غاية البعد عن السطح، وتلك هي المركز، لا سيّا إن كان الشكل طبيعياً وهو المستدير ـ فلا تتحدّد جهتا العلوّ والسفل بالجسم الشكل طبيعياً \_ وهو المستدير ـ فلا تتحدّد جهتا العلوّ والسفل بالجسم

۲) بيّن: تبيّن (۱)، مج ٤) ك «حسب».

 <sup>(1)</sup> كلّ ما: كلما ، مج
 (1) الجهات فيه: \_ ، مج
 (3) سببه: نسبته ، صور

الواحد إلّا بالمحيط والمركز.

فأمّا إذا كانت الأجسام كثيرة. فإن اتّفق نوعها. ' لم يحصل بسببها ' الجهات المتضادّة: وإن اختلف نوعها وجب أن يكون على "عدد الجهات بعددها. اللّهمّ إلّا أن يكون علّة ذلك. لا الاختلاف المطلق. لكن اختلاف معيّن.

ولا جائز أن يكون ذلك مقتصراً على اختلاف الطبيعتين من غير اختلاف الوضعين، وإلاّ لم تكن علّة لتضاد الجهات، لأنّ إحدى الجههات إذا تحيّتت، تعيّتت الأخرى وكانت على بُعد محدود، ولم يكن أن تتوهّم زائلة عن حدّها. ولو لم يعتبر اختلاف الوضع، لكان التضاد يقع بين الجهتين كيف كان وضع أحدها من الآخر وبُعده منه وكانت الجهة تنتقل بانتقال أحد الجسمين، وليس كذا؛ بل إذا تعيّنت إحدى الجهتين، تعيّتت الأخرى في حدّها وبُعدها، ولم تنتقل ألبتّه؛ فلا بدّ مع اختلاف طبيعتي الجسمين من وضع محدود، وبُعد مقدّر، ولا يكن أن يكون هذا أيضاً إلاّعلى سبيل مركز ومحيط؛ وإلاّ فإذا فرض أحدهما بجانب من الآخر، لم يكن اختصاصه بذلك الجانب لطبيعته؛ وإلاّ لكان الجانب مبايناً لسائر الجوانب، لا بسبب هذا الجسم، إذ لو كان بسببه لكان حيث يكون، فحاله مع هذا الوضع بعينه.

وإذا لم تكن طبيعته تقتضي ذلك الاختصاص. بل اقتضت أيّ بُعد كان ممّا هو مساو لهذا البعد:

فإن كان ذلك الجسم محيطاً. كان هذا محاطاً به. ومكانه محاط ذلك الجرم. وعلى قياس مركزه: إذ نعني بالمركز ههنا كلّ محاط. لا نقطة بعينها؛

وإن كان غير محيط، فالبعد المساوي منه كيف كان هو متحدّد لا محالة بمحيط البخسم؛ فإنّ الخلأ لا يحدّده. وقد فرض هذا غير محيط. وعلم أنّ

بسبها: نسبتها، حمو
 مقتصراً: مقتضیا(؟)، مج
 بمحیط: محیط، مج

۱) نوعها: تنوعها ، مج ۳) على: ـ ، صو

۰، حق: -، صو ٥) لكان: + ذلك ، مج

اختصاصه بذلك من جملة ما له أن يحصل فيه. فهو عن سبب خارج. وتجوز مفارقته لذلك الموضع بعينه. فهو حاصل متميّز قبل حصول هذا الجسم فيه. فلا يكون سبب تحدّده. وقد كان فرض أنّه محدّد له: و لا هذا محال.

إنّ محسدد الجسهات جسم طبيعي مستدير ومتى كان الجسم المحدّد محيطاً. كنى لتحديد الجهتين؛ لأنّ الإحاطة تشبت المركز، فتثبت غاية البعد منه، وغاية القرب من غير حاجة الل جسم أخر. ولو فرض المحدّد محاطاً تحدّد به القرب، ولم يتحدّد البُعد. فلم يكف لتحديد الجهتين، وإلّا لكانت جهة البُعد تتحدّد بالخلأ؛ بل لا بدّ من جسم محيط، لتحديد الحهة الأخرى.

وإجمال هذا الكلام هو أن يقال: إنّ التحديد إنّما يكون بجسم مستدير. أو أجسام مستديرة: لأنّ المحدّد يجب أن يكون جسماً طبيهياً.

ولو كان المحدّد جسمين أو أكثر، لزم أن يكون قد تحدّدت الجهة من قبل الجسمين أو الأجسام، وأن تكون تلك الأجسام يصحّ عليها مفارقة أمكنتها؛ ومحدّد الجهات \_كها ستعرف \_ لا يصحّ عليه مفارقة مكانه.

ولو كان المحدّد جسماً واحداً مستديراً من حيث هو واحد. وتحدّد منه سطح القرب وسطح البعد. لزم أن يكون شيء واحد مطلوباً ومهروباً عنه. فيجب أن يكون الجسم المستدير المحدّد يحدّد بمحيطه ومركزه.

إثبات محسدَّد الجهات مسن طريق تناهي الأبعاد وههنا وجه آخر في إثبات محدّد الجهات مبني على تناهي الأبعاد. وتقريره: أنّ الإشارة الحسية لكون الأبعاد لا بدّ وأن تكون متناهية \_كها مرّ ــ غير ممكن ذهاجها إلى ما لا نهاية له. وكذا المتحرّك القاصد جهة. والجهة المشار

> ۲) و: ــ. مج ، تر ٤) لتحديد: لتحدد ، مج

> > ٦) الجهات: \_، مج

١) له أن: ــ، تر

۲) حاجة: حاله ، مج

ه) ۱۵) جهة : جهته ، تر

۷) تناهى: تباهى ، صىو

إليها. والمقصودة بالحركة لابد وأن تكون موجودة في نفسها. وإلا لم تصح تلك الإشارة والقصد. فإنّه ليس حال ما يتحرّك حركة مكانية كحال ما يتحرّك من كيفية إلى كيفية مثلاً؛ فإنّ الكيفية المتحرّك إليها متحصّلة بنفس الحركة، وليست الجهة للحركة الأينيّة كذلك. ولكون الإشارة إليها حسّية وجب أن يكون ذات وضع، وكلّ ذي وضع فإمّا جسم أو جسماني، فالجهة إمّا جسم أو جسمانية.

ولا جائز أن تكون جسماً. لآنه لا شيء. من الجهة بقابل للتجربة.' وكلّ جسم قابل لها. فلا شيء من الجهة بجسم.

وبيان الصغرى: أنّ وضع الجهة في امتداد مأخذ الإشارة والحركة، ولو كان وضعها خارجاً عن ذلك لما كمانتا اليها. فعلو انتقسمت في ذلك الاستداد فالمتحرّك الواصل إلى ما يفرض لها أقرب الجزئين منه، إن وقف فا وصل اليه هو الجهة لا ما وراءه، وإن لم يقف فإمّا أن تكون متحرّكاً إلى الجهة أو عنها أو فيها. وهذا الثالث يرجع إلى الأولين، فإنّ الحركة في المنقسم لا بدّ وأن تكون إمّا إلى جهة، أو عن جهة؛ وإلّا لكانت المسافة المقطوعة بالحركة، هي الجهة؛ وهو ظاهر البطلان.

وإذا كان متحرّكاً إليها أو عنها، فعلى التقديرين يكون جزء الجهة. هـو<sup>7</sup> كلّها، <sup>4</sup> وذلك ممتنع. فالجهة جسمانية. وهي حـدّ في الاستداد المـذكور. غـير منقــم. لا بالفعل. <sup>6</sup> ولا بالقرّة. وكلّ جهة تشتمل على مأخذين <sup>7</sup> ضرورة.

والجسم المحدَّد لها لا يجوز أن يتركُّب من أجزاء مختلفة. لكون تـلك

عدم تىركّب محدّد الجهات مىن أحاد مخسلفة

١) للتجربة: للتجريه، مج

٢) أي الإشارة والحركة كما جاء في درّة التاج ج ٤٩/٤

٣) هو: هي ، مج

٤) جاء فيّ درّة التاج ج ٤ / ٤٩: «جزو جهت كلّ» (جزء جهة كلّها)

٥) لا بالنمل: \_، مج ٢) ضبط هذه اللفظة في نسخة صو مشوّنس

الأجزاء يجب كونها حيننذ مختلفة الجهات. وجهاتها متقدّمة عليها لا محـالة. وهي متقدّمة على الجسم المركّب منها. والمتقدّم على المتقدّم منتقدّم. فـتتقدّم الجهات على محدّدها: هذا خلف.

بساطة محدّد الجسسهات وكرنته فإذا المحدّد يكون بسيطاً في نفسه، ويكون شكله هو الكرة، إذ هو الطبيعي لكلّ جسم بسيط، كما عرفت. ولو لم يكن كري الشكل، لأمكن عوده إليه عند فرض زوال القاسر. وتغيّر الشكل لا يخلو من حركة مكانية من جمهة إلى حهة، فتكون الحهة قبل محدّدها، فيعود الحلف المذكور.

وأيضاً. فلو لم يكن كرياً لكان بعض أجزائه أعلى من بعض. مع أنّه لا أولوية في تعبّن بعض أجزائه للعلوية وبعضها للسفلية. وهذا الكري لايمكن أن يحدّد ما هو خارج عنه لاحتياجه في التعلّق بما هو خارج عنه إلى الجهة فتكون متقدّمة عليه. وهو محال: فإذن يحدّد ماهو داخل فيه. ولا يقع التمبّر فيا هو داخل فيه باعتبار الجهة، إلاا بالمركز والحيط. فتتحدّد به جهتان هما مأخذا المتداد واحد. لا غعر.

ومن تأمّل ما قيل تأمّلاً جيّداً. فلا يشكّ في وجمود جمسم همو سنتهي الإشارات الجمسمية. محيط بكلّ الأجسام. غير مركّب، وغير متحرّك بالحركة المستقيمة؛ وإلّا لكان لحركته جهة مفتقرة إلى محدّد غيره. وسيأتي لذلك مزيد تقرير.

إنَّ محسسدَّد الجهات مقياس للأوضساع والأماكسن، والمسركات للأجسسام

والمحدّد تتميّن به أوضاع الأجسام وأماكنها. ويتقدّم على جميع الحسركات والسكنات الطبيعية والقسرية بالطبع وإن كان وضعه يتعيّن بما تحته. لا بمعنى أن يتعيّن وضع كلّ واحد منها بتعيّن وضع الآخر. وإلّا لزم الدور. بل بمعنى أن يتعيّن وضع الأجزاء.\ و` وضع كلّ واحد منهها بوجود الآخر وبذاته. لابتعيّن وضعه.

والمحدّد ليس ّ بعض أجزائه المفروضة فيه \_إذ لا جزء له بالفعل كها سبق ـ أولى بما هو عليه من الوضع والمحاذاة من غيرهما. فكلّ وضع معيّن له فهو من الأحوال الممكنة اللحوق به، وكلّ ممكن اللحوق فمكن التبدّل باعتبار ذاته. وإن جاز أن يمنع من تبدّله أمر خارجي.

وضع محدد الجهات

فوضع المحدّد عمكن التبدّل ولا يتأتى تبدّله إلّا بالحركة. ولا تتصوّر حركته إلّا بتبديل° نسبته: إمّا إلى داخل فيه. أو إلى خارج عنه. وإذ لا خارج عنه ـ وإلّا لكان متحدّد الجهة بما فوقه ـ فلا يكون محدّداً لكلّ الجهات. وكلامنا إنّما هو في المحدّد لكلّها، فتميّن تبدّل النسبة إلى الداخل.

وهذه النسبة لا تتبدّل على تقدير أن يكون هو وجيع ما فيه متحرّكاً؛ لأنّه يلزم أن لايتمين لتلك الحركة صوب أ. ولا يتصوّر تمام دوره إلّا إذا وصل المفروض جزءاً إلى حيث فارق. ومتى لم يكن في داخله ما هو ساكن، لم يكن ذلك الاستنام. وحركتاهما لو تساويا لا يتصوّر تبدّل النسبة؛ ولو فضلت إحداهما على الأخرى، فالذي قضلت حركته متحرّك، والآخر في حكم الساكن. فإذا تحرّك الحيط، فيجب سكون شيء ممّا في حشوه، فإنّ بحركته تتبدّل نسبة كلّ واحد منها إلى الآخر، ولو كان الجسم الذي تختلف نسبة الأجزاء إليه متحرّكاً، جاز أن تختلف نسب أجزاء الجسم الثاني إلى الجسم الأول على ساختلاف باختلاف باختلاف باختلاف باختلاف باختلاف باختلاف باختلاف باختلاف

١) الأجزاء: الآخر ، عنو

٣) درّة التاج ج ٤ / ٥١: ـ ليس

٥) درّة *التاج* ج ٤ / ٥١: بتبدّل

۷) تساویاً: تساو ،تر؛ تساوتا. مج

٩) الذي تختلف نسبة الأجزاء... الجسم: \_، مج

۲) و: أو ، صنو ٤) المحدّد: المحدود ، تر ۲) صوب: صوت ، مج ٨) مرة *التاج ج ٤ /* ٥٢: نسب

النسب من دون الآخر، فلا يكون هناك حركة خاصة بأحد الجسمين.

وأمّا الساكن فلا تختلف النسب فيه إلّا إلى المتحرّك، فلا بدّ مع وجود الحركة الوضعية، من وجود جسم ثابت. فإنّه ما لم يكن وضع، لم تكن حركة وضعية. كما أنّه إذا لم يكن أين، لم تكن حركة في الأين، ولا سكون فيه. وما لم يكن جسم ثابت، لم يكن وضع يختلف معه نسب الحركات. وكما لا بدّ من وجود جسم مستدير، حتى توجد الحركة المستقيمة، فكذلك لا بدّ من وجود جسم ثابت، حتى توجد الحركة المستديرة الوضعية.

ليست لحسدّه الجهان حركة مستقيمة

وما لم توجد الجهة. لا تقع الحركة نحوها. فتلك الجهة إنّا متقدّمة عليه. أو معه. وكيف كان. لم يكن هو محدّدها فلا يكون محدّداً لكلّ الجهات. وفـرض محدّداً لها: هذا خلف.

وأيضاً. فلو° صحّ عليه الانتقال بالحركة المستقيمة. لكان لا يخلو إمّـا أن تقتضى طباعه الكون في تلك الجهة. أو لا تقتضى.

فإن لم تقتض. فكيف تتحدّد به الجهة. مع جواز" أن لا يكون هناك؟

وإن اقتضت طباعه الكون فيها. وهو جائز المفارقة لها. وطالب لها بالطبع. وجب أن تكون حاصلة. حتى يطلبها بكلّيته وأجزائه. فـلا تكـون الجـهة

۱) موضعه: وضعه، منج ۲) يغاري: تمارف (؟) ، تر ۲) الجالتين: الجالتين، منج، تر ٤) فتكون جهته متحددة... جهة: ... منج

۱) جواز: جوائز ، صو

٣) الحالتين: الحاليين، مج، تر٥) فلو: فلم ، مج

متحدّدة الذات به، بل بجسم آخر. على أنّك تعلم أنّه لو تحرّك حركة مستقيمة. لوقعت الحركة إلى لا صوب، وهو محال.

> صفات محدّد الجهات

وبهذا يظهر أيضاً. أنَّه لا يجوز أن تتركّب من أجسام مختلفة الطبائع. وإن كان قد سبق بيان ذلك بوجه آخر؛ فانه لو تركّب منها لكانت بسائطه قابلة للاجتاع، فيصحّ عليها الانتقال من جهة إلى جهة.

ويلزم من كونه لا يقبل الحركة المستقيمة، أن لا يقبل الخبر في والالتسيام. فَإِنِّهَا لا يَتَصُوِّرانَ إِلَّا هِا. ولايقبل التخلخل والتكاثف لهذا ۖ بعينه.

واذ هو لا يتحرّك الى فوق. ولا إلى أسفل. فهو لا ثقيل. ولا خفيف. ولا حارً ولا بارد.

واذ لا يقيل الانفصال أصبلاً لا يسمولة. ولا يعسى فهو لا رطب، ولاياسي.

> إنّ محسدد الجسهات لا بقيل الكون والقساد

ولا يقبل الكون والفساد. أي لا تخلع مادّته صورته. وتلبس صورة أخرى طالبة الحير آخر. اذ لو كان قابلاً لها. فالصورة الكائنة:

إن حدثت في حيّزه القريب بحسما ووقف فيه. كان حيّزه القريب طبيعياً له، ٥ وهذا محال.

وإن كان يتحرّك عنه بالطبع. فهو بحركة مستقيمة.

وإن كان في حيّزه الطبيعي بحسب الصورة المتكونة:

فإن تكوّن فيه وهو خالٍ. لم يكن الخلأ ممتنعاً. وقد أبطلناه.

وإن تكوّن فيه. وليس بخالٍ. فإن لم يدفع ذلك الجسم عن ذلك الحيّر. لزم تداخل الجسمين. وهو محال. وإن دفعه، فالدافع والمدفوع، كالاهما قابل

> ۱) إلّا: أن لا، صبو ۲) حارً: حاز ، صو ٥) له: \_، مبح

٢) لهذا: لها ، مج ٤) طالية: طالته، صبو

٦) الجسمين: جسمين، مج

للحركة المستقيمة.

وأمّا كونه. هل^ يخلع صورة ويلبس أخرى طالبة لنفس ذلك حيّز؟ وهل يستحيل استحالة لا تؤثّر في جوهره؟ فذلك ممّا ينتبّه على الحقّ فيه. ممّا يرد في المستأنف. وكذلك كونه هل يصحّ عدمه. أو لا يصحّ؟

والحدّد إن كان فيه ميل مستدير، فهو ميل إرادي؛ إذ ليس حركته بالطبيعة إلى بعض الجوانب، أولى من حركته إلى غيره، لتساوى أوضاعه.

 والجهات الغير الطبيعية لا نهاية لها. ولكن بحسب حركة الحسوان تـتايز جهات. فإنّ الذي إليه أوّل حركة النشوء. يسمّى فوق. وما يقابله تحت.

وإذا عني بالفوق، ما يلي رأس الإنسان، وبالسفل ما يلي قدمه، فهو ممّـا يتبدّل الوضع. ثمّ إنّ الأرض كرة، والجانب الذي يلي رأس الواقف على موضع منها، يلي أخمص الواقف على الجانب الآخر منها في مقابلته، وبالمكس. ولا كذلك الفوق بمعنى القرب من الفلك. والسفل بمعنى البُعد عنه؛ فإنّ ذلك لا يختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة.

وأمّا اليمين. وهو الذي منه مبدأ الحركة؛ واليسار. وهو مقابله؛ والقدّام و `` هو الذي إليه الحركة الاختيارية طبعاً؛ والخلف. وهو المقابل له. فظاهر أنّها تختلف بحسب اختلاف الأوضاع.

 ولا يجوز وجود محدّدين لا يكون أحدهما محيطاً بـالآخر: فـاتّهها لايترصّان. `` بل يكون بينهها فرجة. فإن لم تملأ بجرم وقع الخلاّ: وهو محـال. وإن ملئت بجرم. فهو جرم مستقيم لا محالة. وله طرفان. فـاستدعى محـدّداً فوقها. فلم يكونا محدّدين لكلّ الجهات. وهو على خلاف ما فرض.

٧) وإن: فإن ، مج
 ٨) درّة التاج ج ٤ / ٥٤: ـ هل
 ٩) درّة التاج ج ٤ / ٥٤: الحيز أو يستحيل

۱) درة التاج ج ٤ / ٥٤: العيز او يستحيل ١٠) و: ... مج

## الفصل السابع ' في سائر الأفلاك والكواكب وذكر جملة من أحوالها '

كلّ ما ما يتحرّك من الأجرام السهاوية، على الاستدارة، ففيه ميل مستدير؛ لاستحالة وجود الحركة بدون الميل.

إنَّ حـــركة الأجــــرام السماويــــة

إرادية

وليس هو بقاسر. وإلّا لكانت حركاتها على موافقة القاسر، فيلزم استواؤها في السرعة والبطء: وهو على خلاف الواقع.

وليست حركاتها طبيعية؛ لأنَّ الحركة المستديرة لا تكون بالطبيعة ـ كــا عرفت ـ فهي بالإرادة.

تحسفيق في المركة المستديرة والمستقيمة في الأفسلاك

وبسائط هذه إذا كان في طباعها ميل مستدير، امتنع أن يكون في طباعها أيضاً ميل مستقيم، لأنّ الطبيعة الواحدة لا تقتضي أمرين مختلفين. فلا تقتضي توجّها إلى شيء بأحد الميلين، وصرفاً عنه بالآخر. وليس الحكم في ذلك كالحكم في اقتضاء الطبيعة الحركة والسكون؛ فإنّها إنّا اقتضت استدعاء المكان الطبيعى فقط.

فإذا خرج الجسم عنه بالقسر أعادته الله بالحركة؛ وإذا كان فيه. حفظه بالسكون. فاقتضاؤها في حالتي الحركة والسكون واحد؛ ولا كذلك اقتضاء

١) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٥٥ ٢) أحوالها: أحكامها، مع

٣) كلّ ما: كلّما، مج

٤) أعادته: عاديه، مج / أي أعادته الطبيعة (درة الناج ج ٤ / ٥٥)

٥) درّة *التاج: ـ* بالحركة

٦) حفظه: حفظيه (١)، صورتر ؛ خفظه ، مج / ضبط النص قياسي

الميلين المذكورين. فإن اقتضاء الحركة المستديرة مغاير لاستدعاء المكان الطبيعي.

ثم في الأمكنة مكان طبيعي، يطلبه المتحرّك على الاستقامة، وليس في الأوضاع وضع طبيعي يطلبه المتعرّك على الاستدارة؛ ولذلك أسندت إحدى الحركتين إلى الطبيعة، دون الأخرى.

مـــــعرفة مـــــفات الأفلاك هذا حكم ما هو بسيط منها. ويلزم منه أن لا يتخرّق ولا يتخلخل ولا يتكاثف. وأن لا يكون ثقيلاً ولا خفيفاً ولا حارًا ولا بارداً. ولا رطـباً ولا يابساً. ولا قابلاً للكون والفساد. على قياس ما عرفت في الهدّد.

وأمّا هلّا يجوز أن يكون في سائر الأفلاك مركّب؟ أو إن°كان فيها ذلك فهل حكمه في امتناع اجتماع الميلين٬ وغيره ممّا يلزمه هذا الحكم. الذي هو لبسائطها؟ ففيه نظر.

والذي يجب أن تتحققه ^ ههنا. أنّه لو كانت السهاويات أو شيء منها غير دائم الوجود. أو كان شيء من أعراضها القارّة. أو شيء من أحــوالهـا غـير ثابت. لافتقرت إلى فلك أو أفلاك أخرى متحرّكة على الدوام حركة دورية. لاتنفير في شيء من ذلك: لما ستعلم أن لا حادث إلّا وهو منفعل عن الحركة الدورية.

وأمّا الأعراض الإضافية. والتي ليست بقارّة فيجوز اختلافها فسها. فــانّ حركاتها المختلفة يحصل بسببها لهــا اخــتلاف إضــافات. كــالتثليث والتربــيع

١) المتحرّك: \_، صو ، تر

٢) درّة التاج ج ٤ / ٥٦: «منخرق نشود» (لا ينخرق)
 ٢) درّة التاج: \_هل
 ٢) مركّب: مركّباً، مج

٣) *درّة التاج:* \_ هل ٥) أو ان : وان ، صبو : فإنّ ، مج ٢) درّة *التاج: ـ* فهل

٧) الميلين: المثلين، مج

٨) هكذا في النسخ / جاء في درة التاج ج ٥٦/٥: «تحقيق كنيم» (نحققه)

والتسديس والمقارنة والمقابلة. وأصناف من الاختلافات في مطارح شعاعاتها وامتزاجات تقع بينها، ليس في قوّة البشر استيفاء جميعها. وبمتلك حصلت الاستعدادات المختلفة في عالمنا هذا.

> المــــتحيّرات والثــــابتات

والكواكب المشاهدة في الساء نجد منها سبعة سيارة. لا تثبت نسبة أوضاع بعضها من بعض.

ونجد ً فيها نسبة أوضاع بعضها إلى بعض محفوظة. لم تتغيّر بحسب الحسّ فى الأزمان المتطاولة. ولا فى شىء من التواريخ التى نقلت الينا.

ووجد لهذا الباقي حركة بطينة يظهر منها القليل في السنين. وهو على ما وجده المتأخّرون في كلّ مائة سنةٍ قريب درجة ونصف. من دور الفلك الذي مجموع دوره مقسوم بثلاث مائة وستّين درجة.

وسميّت السبعة بـ «المتحيّرة» وهي: القمر وعطارد والشـمس والزهـرة والمريخ والمشتري وزحل. والباقية سمّيت بـ «الثوابت». وهـي كـثيرة تـفوت الإحصاء، ويحتمل أن تكون الجرّة منها. لكـنّها كـواكب مـتقاربة الوضع، فرؤيت كلطخة واحدة. وكلّ واحد من المتحيّرة يسامت الشوابت، ويـتحرّك منها نحو الشرق.

جمهة حمركة المستحيّرات والثــــابتات

وأمّا الثوابت فلأنّ كوكباً من المتحيّرة لما سامت كوكباً منها في ناحية من المغرب، وعاد إليه في مدّة معلومة، ومضت عليه مدد متطاولة، وجدت مسامتته له في الجانب الشرقي من ذلك الموضع، فدلّ على أن الثوابت تتحرّك نحو المشرق.

١) أصناف: أضاف، مج ٢) الاختلافات: اختلاف، مج

٣) نجد: نجدنا، صنو، مج، تر /ضبط النص قياسي

٤) والشمس: ــ، مج ٥) متقاربة: مقارنة ، مج

٦) وجدت: وحدث ، مج

ثمّ كلّ واحد من المتحيّرة وأكثر الثوابت المشاهدة يتحرّك من المشرق إلى المغرب. في كلّ يوم بليلته دورة واحدة. وهو دالّ على وجود فلك محيط بكلّها. يحرّكها ' تلك الحركة.

الأفسسلاك

ولو كانت الكواكب كلّها مركوزة في فلك واحد يتحرّك بحركته إلى المغرب. ويحرَّكها الفلك المحيط به إلى المشرق. لتساوت حركتها إلى جهة المغرب في السرعة والبطء. ولم نجد الأمر كذا. فهي في عدّة أفلاك يحيط بعضها ببعض. وقد وجد القمر كاسفاً لعطارد وللشمس، ووجد عطارد كاسفاً للزهرة. فعلم أن فلك القمر تمت فلك عطارد. والشمس وفلك عطارد تحت فلك

ولما كانت الزهرة كاسفة للمريخ. والمريخ كاسفاً للمشتري. والمشتري كاسفاً لزحل. وزحل كاسفاً لبعض الشوابت. علم أن فلك الكاسف تحت فلك المكسوف. واحتمل كون الثوابت في فلك واحد. أو في أفلاك متعددة متساوية الحركة.

معذل النهار

والفلك المدير للكلّ تسمّى منطقته عممه النهار». ومحوره محور العالم. وقطباه قطبى العالم. وحركته بالنسبة إلى الآفاق. أعني الدوائر المــوهـومة التي تفصل فى كلّ موضع بين الظاهر من الفلك والخنى منه.

إمّا «دولابية»: وهي في خطُّ الاستواء.

وأمّا «رحوية»: وهي في المواضع المسامتة لقطب العالم.

٢) كاسفاً لحطارد وللشمس... القمر: - مج
 ٤) منطقته: منطقة ، مج

يحرّ كها: لحركها(؟) ، صنو
 والشمس: هم مج

۵) محوره: + و ، مج

وإمّا «حمائلية»: وهي في غيرهما من المواضع.

ووجدت الشمس في المساكن التي يدور الفلك فيها دولابياً مـائلة إلى الشهال تارةً. وإلى الجنوب أخرى. ويبق قريب نصف السنة في أحد الجانبين. وقريب نصفها في الجانب الآخر.

فإذا توضّنا خطّاً يخرج من مركز الأرض وينتهي إلى سطح الفلك الأعظم مازاً بجرم الشمس. ودارت الشمس بحركتها الخاصة بها دورة تائة. فإنّه يرسم في سطح ذلك الفلك دائرة عظيمة، مقاطعة لمعدّل النهار. [و] تستى «فلك البروج».

الاعستدالين والانستلاس

ونقطة التقاطع بينها التي إذا جاوزتها الشمس، حسلت في الشهال، هي نقطة «الاعتدال الربيعي». ونقطة التقاطع المقابلة لها التي إذا جاوزتها، حصلت في الجنوب، هي نقطة «الاعتدال الحريني». ومنتصف ما بين نقطتي التقاطع في الجهة الشهالية، هو نقطة «الانقلاب الصيني» وفي الجهة الجنوبية هو نقطة «الانقلاب الصيني» وفي الجهة الجنوبية هو نقطة «الانقلاب» الشتوى».

البروج

وإذا توهم انقسام ما بين كلّ نقطتين من النقط الأربع، بثلاثة أقسام متساوية، وتوهّبنا ستّ دوائر، تمرّ <sup>4</sup> كلّ واحدة منها على نقطتين متقابلتين من النقط الإثنى عشر، انقسم سطح الفلك الأعظم بإثنى عشر قسماً كلّ قسم منها. يسبّى «برجاً».

الد ـــا

وإذا كانت الشمس فيا بين نقطتي الاعتدال الربيعي، والانقلاب الصيني، كان الزمان ربيعاً؛ وإذا كانت في الربع الذي يليه من الجمهة الثمالية، كان صيفاً؛ وإذا كانت في الربع الثالث، كان خريفاً؛ وإذا كانت في الربع الرابع، كان

١) بحركتها: بحركها(؟)، مج ٢) الربيعي ونقطة التقاطع...الاعتدال: ... مج ٢) الانقلاب: الانقلات (؟)، مبع ٤) تمرّ: ﴿ و، صبو

شتاء.

أحكام المستناطق المستسامتة لمعدّل النهار والمساكن المتسامنة لمعدّل النهار تصل الشمس إلى سمت رؤوسهم في نقطتي الاعتدالين: الربيعي والحريني. وكلّ واحد من الوقتين. هو عندهم صيف. وبعد كلّ صيف خريف وشتاء وربيع. فهناك ربيعان وصيفان وخريفان وشتاءان؛ وإن كانت كلّ هذه قريبة من التشابه عندهم، بحسب مسامنة الشمس.

وآفاق هذه المواضع تمرّ كلّها على قطبَى العالم. وتقطع معدّل النهار والدوائر الموازية لها من القطب إلى القطب. بقسمين متساويين على زوايا قائمة. فيكون لكلّ كوكب هناك طلوع وغروب. ويستساوى زمسان المكث فسوق الأرض وتحتها. ويتساوى الليل والنهار هناك أبداً.

وتقاطع الآفاق معدّل النهار في المواضع المائلة عنه، لا على زواب قائمة: فيرتفع هناك أحد قطبى العالم عن الأفق، وينحطّ الآخر عنه. ويكون بعض الكواكب أبدي الظهور، وبعضها أبدي الخفاء، ويكون الأفق قاطعاً للدوائر الموازية لمعدّل النهار بقسمين متفاوتين.

وإذا كان القطب الشهالي ظاهراً، كانت القوس الظاهرة من الدوائر الشهالية فوق الأرض، أعظم من التي تحتها، ومن الجنوبية بخلاف ذلك. ويكون النهار أطول من الليل، إذا كانت الشمس هناك في البروج الشهالية: وأقصر، إذا كانت في الجنوبية.

أحكام ساير المناطق والمواضع التي فيا بين دائرة البروج ومعدّل النهار تنتهي الشمس إلى سمت رؤوسها. في كلّ دورة شمسية دفعتين. والتي في مسامتة الانقلاب الصيني. تنتهي إلى سمت رؤوسها دفعة واحدة فقط. وما يجاوز ذلك، فـلا يـنتهي إلى سمت الرأس.

والمواضع التي تكون مدار نقطة الانقلاب الصيبي فيها أبدي الظهور. فالشمس تبقى في الدورة الواحدة فوق الأرض عند وصولها إلى تلك النقطة، ويظهر لها بعد ذلك طلوع وغروب. وإذا انتهت إلى نقطة الانقلاب الشــتوي تبق في الدورة الواحدة تحت الأرض.

والمواضع التي ينطبق فيها قطب فلك البروج على سمت الرأس. ينطبق فيها فلك البروج على الأفق. فإذا مال القطب نحو الجسنوب. ارتبفع نسصف فسلك البروج عن الأفق دفعة. وانخفض النصف الآخر دفعة.

والمواضع التي منطبق فيها قطب العالم على سمت الرأس. ينطبق الأفق على معدّل النهار. ويكون محور الكرة حوله معدّل النهار. ويكون محور الكرة حوله معدّل النهار. ويقى نصف فلك البروج ظاهراً أبداً. ونصفه خفيًا أبداً: ون تكون السنة كلّها يوماً وليلةً. قريب نصفها يكون نهاراً. وقريب نصفها يكون لملاً.

السرعة والبــط، في حركةالشمس

وإنّا كان قريباً من النصف، لا النصف حقيقة، بسبب ما يظهر من بطء حركة الشمس في بعض الغلك، وسرعتها في بعضه. وحركة الشمس ليست على محيط فلك مركزه مركز العالم: وإلّا لما اختلف بعدها عن جميع المواضع المسامتة لفلك البروج. فما كانت تختلف آثارها في تلك المواضع، ولمّا وجدت آثارها التي من مقتضيات شعاعها ـ كتسخين الأرض وتوليد الأبخرة ـ في ناحية الجنوب أكثر وأقوى من وجودها في ناحية الشال، دلّ ذلك من طريق المحدس، مضافاً إلى ما وجد بالرصد، من اختلاف حركتها في نصفي منطقة البروج بالسرعة والبطء، ومن كون جرمها في الكسوفات في أواسط زمان البرعة على كونها في البطء أبعد من المنطة أصغر قليلاً منه في أواسط زمان السرعة على كونها في البطء أبعد من المركز العالم، وفي السرعة أقرب إليه.

۱) النصف: ـ، صو، تر ۲) التي: الذي، مج ۲) حوله: حركة، مج ٤) دورة: دورية، مج

٥) و: ثمّ، مع ٦) من: في، مع

فتكون حركتها إذا لم تكن خارقة للفلك: ١

إمّا على محيط كرة صغيرة ـ غير شاملة للأرض ـ متحرّكة على نـفسها. ويحرّكها فلك آخر مركزه مركز العالم. وتستّى تلك الكرة «فلك التدوير».

وإمّا على محيط للمرة شاملة للأرض، لكن مركزها خارج عن مركز الأرض، فتقرب تارةً من الأرض، وتبعد أخرى. وأبعد بعدها يسمّى «الأوج»، وأقرب قربها يسمّى «الحضيض».

السرعة والبسطء في حركة القسر ودلّت المشاهدة على أنّ القمر في حركته من المغرب إلى المشرق أ يسرع تارةً ويبطؤ أخرى. من غير أن يختصّ ذلك بموضع معيّن من الفلك. بل يقع في جميع أوضاعه. وهذا إذا لم يعرض لحركاته البسيطة اختلاف. ولايخرق بحركته الفلك. هو دليل على أنّه متحرّك على فلك تدوير. يحرّكه تارةً إلى المغرب. وتارةً الى المشرق فتعرض له السرعة والبطّء.

ولما صار تارةً شهالياً عن الشمس وأخرى جنوبياً، عُلم على ذلك الأصل أنّ فلك تدويره لا يتحرّك في مسامتة فلك البروج، بل على محيط الدائرة مائلة عنه. قاطعة للدائرة المرسومة على كرة القمر، الموازية لفلك البروج على نقطتين متقابلتين. يقال الإحداهما: «الرأس»، وهي التي إذا جاوزها القمر حصل في الشهال، وللأخرى: «الذّنّب»، وهي التي إذا جاوزها حصل في الحنوب.

إثبات فلك الجوزهر

ولمًا وجدنا أنَّه إذا سامت القمر الشمس في إحدى النقطتين. ووقع هناك

ا) الفلك: القلك: مج
 ٢) كرة صغيرة غير... محيط: ـ، مج
 ٢) كرة كثرة ، مج

٤) المغرب إلى المشرق: الغرب إلى الشرق ، مج

٥) متحرّك: يتحرّك، مج
 ١) حصل: تحصل، مج
 ١) للأخرى: الأخرى: الأخرى، مج

۹) إحدى: اجدى، صو

كسوف، ثمّ عادت الشمس بحركتها الخاصة بها إلى تلك النقطة. ووقع فيها كسوف أخر. لم يكن الكسوف الثاني في ذلك الموضع من الفلك بعينه، بل كان في موضع آخر ماثل عنه إلى جهة المغرب. استدللنا أبذلك على أنّ فلكاً آخر ينقل نقطتي الرأس والذّنَب إلى جهة المغرب، ويسمّى ذلك «فلك الجوزهر» ".

موقف القسم

ثم القبر كلّما قرب من تربيع الشمس، وكان سريع السير، فبإنّ ازدياد سرعته تكون أشدّ من ازديادها في موضع آخر، وهو دليل على أنّه إذا قرب من التربيع، كان أقرب إلى الأرض، مما إذا كان في موضع أخر. وذلك يدلّ على على الله خارج المركز، ليقرب من الأرض تارةً، ويبعد أخرى.

وقد استدلَّ على وجود فلك أخر. يحــرّك بعده الأبعد بسبب موافاته. كلَّ واحد من الأوج والحضيض. في دورة مرّتين.

كلَّ ذلك على تقدير عدم الاختلاف في الحركة البسيطة وعـدم انخـراق الغلك.

> <del>تحسست</del>يق في عدم النور في القمر

واختلاف هيئات تشكّل النور في القمر بسبب اخـتلاف أوضاعه مـن الشمس. دلّ على أنّه لا نور له في نفسه. وإنّما نوره من الشمس.

فإذا قارنها كان وجهه المظلم مواجهاً لنا. فلا يرى مُضيئاً.

وإذا مال بحيث ينحرف وجهه المضيء الينا. نرى هلالأ.

وإذا صار البُعد بينه وبين الشمس بمقدار ٢٠ ربع دائرة. نرى نصفه مضيئاً.

١) الموضع: المواضع ، صنو ٢) جزاء «لما وجدنا»

٣) الجوزهر: الجوهر، تر ) إلى: من، صنو، تر ) الحادث لذك ، مج

٦) ورّة التابع ج ٤ / ٦٢: - أنه اذا قرب من... على

٧) تدويره: التدوير، مج ٨) يتحرّك: محرّك.

۹) قارنها: قاربها ، مج

۸) یتحرّك: محرّك، صبو ۱۰) بمقدار: مقدار، مج

وإذا صار مقابلاً لها كان وجهه المضيء كلَّه الينا. فيرى تامَّ النور.

وإذا انصرف عن المقابلة انتقص نوره، وازدادت ظلمته، الى أن يجتمع بالشمس، فلا يقابلنا من نوره شيء.

الخسوف وأع<u>ــظمية</u> جرم الشمس مـن الأرض وإذا حصل القمر على مقابلة الشمس ووقع في ظلّ الأرض. انحجب نور الشمس عنه بالأرض. فيبق على ظلامه الأصلي. فإن لم يكن له مبيل عن مسامتة الشمس انخسف كلّه. وإن كان له ميل أقلّ من مجموع نصف قطر القمر والظلّ. انخسف بعضه.

أمّا إذا كان الميل مساوياً لمجموع نصف القطرين أو أكثر. لم يقع في الظلَّ المذكور، ولم ينخسف. وهذا دليل على أنّ جرم الشمس أعظم من جرم الأرض؛ ولولا ذلك لوجب انخساف القمر في الاستقبالات كلّها.

الكمىـــوف

ونحن إذا توهمنا خطوطاً تخرج من طرقي قطر الشمس إلى طرفي قطر الأرض خارجة كذلك بالاستقامة. وأنها تتلاقى على نقطة. ولكون الأرض جرماً كثيفاً مانعاً من نفوذ الشعاع، وجب أن يقع لها ظلّ محصور فيا بين تلك المخطوط على شكل مخروطي. ومتى ما صار القمر في نقطة النقاطع بين منطقة الفلك المائل وبين فلك البروج، وكانت الشمس مسامتة لنقطة التقاطع أيضاً، ولم يكن للقمر ميل عن مسامتة الشمس، فيصير حائلاً بيننا وبينها، فيرى وجهه كأنه سواد على صفحتها، وذلك هو كسوف الشمس الكلي.

وإن كان له ميل عن مسامتة الشمس، وكان الميل أقلَ من مجموع نصف قطر الشمس والقمر، انكسف بعض الشمس؛ وإن كان الميل أعظم أو مساوياً لم ينكسف.

١) ظلمته: ظلميه ، عنق

۲) ورّة الناج ج ٤ / ٦٣: وو همچنين بر استقامت بر وتده (كذلك بالاستقامة على وتد) / وهو تصحيف

فيا يعرض الخمسة المستحيّرة

معرض يعرض لها أن تغزل صوب جهة المشرق، وترجع إلى المغرب، ثمّ تستقيم. ولا يعتق يعرض لها أن تغزل صوب جهة المشرق، وترجع إلى المغرص ذلك بعض ذلك بعض ذلك البروج؛ فحركتها أ إن لم يعرض للبسيط منها اختلاف، ولم ينخرق بها الفلك، هي عملي محسيط فسلك تدوير.

والكواكب الخمسة من المتحيّرة \_ وهي التي هي غير الشمس والقمر \_ قد

الفلك الخارج عسن المركز

وما يرى حركته منها في بعض مواضع الفلك أسرع. وفي بعضها أبطأ. ففلك تدويره يقرب من الأرض ويبعد عنها. فلها «فلك خارج المركز» يحرّك فلك التدوير. وكذا ما نرى بُعده من الشمس مختلف القدر في مواضع الفلك. فإنّ قربه يوجب رؤية البُعد أعظم، وبُعده يوجب رؤيته أصغر. والذي يرى بُعده المذكور كذلك هو عطارد والزهرة، وقد استدلّ على أنّ أوج عطارد وحضيضه يقرب من الأرض ويبعد، وهو يجوج إلى خارج مركز آخر له.

ولجميع الكواكب حركات أخرى أخق من المذكورة، وتحتاج على الأصول السابقة إلى أفلاك أخر، تستند اليها. لم أتعرض لذكرها؛ وقد ذكر بعضها في الكتب المسبوطة.

وكل حركة قلتُ إنّها محتاجة إلى فلك. صفته كذا. فابّغا أعني بذلك احتياجها إليه. أو إلى ما يقوم مقامه، واحداً كان ذلك القائم مقامه أو أكثر. وإذا قلتُ: فلك الثوابت. فأريد بذلك فلكها، أو أفلاكها، فإنّه لم يتحقّق كونها في فلك واحد.

وجملة ما قد تحصل من أحوال هذه الأجسام السهائية أنّ منها أفلاكأ " شفافة، ومنها كواكب مضيئة.

۱) درّة الناج ج ٤ / ٦٣: «ترك» (تترك)

٣) تستند: تسند، صو

ه) أفلاكا: أقلاك، مع، تر

۲) فحرکتها: فحرکها ، مج ٤) لذکرها: کذکرها ، تر

والأفلاك كثعرة:

الأفلاك ومراكزها. وتــــعداد الكـــواكب

منها ما مركزه موافق لمركز الأرض، تحقيقاً أو تقريباً.

ومنها ما مركزه خارج عن مركزها. وهو إمّا محيط بها. وهو المستى ﴿ بـ «الحارج المركز». أو غير محيط بها. وهو «فلك التدوير».

وأمّا الكواكب فأكثر من أن تحصى. والذي عـرف مـنها بـالرصد سـبع متحيّرة. وألف ونيّف وعشرون كوكباً ثوابت.

بيان بعض المسادي المسلمة المسلمة في اعستبار الأفسلاك

وهذه المباحث أكثره مبني على أن السهائيات لا يعرض لها اختلاف سرعة وبطء، ولا انخراق والتيام. ولا تخلخل وتكاثف، ولا رجـوع و ٢ انـعطاف و ٣ وقوف. ولا خروج من حيّز.

ويلزم من ذلك أنّ الكواكب لا تنتقل حول الأرض. بأن يخترق لها أجرام الأفلاك. بل انتقالها بسبب حركة الأفلاك المركوزة عنها، وأن تكون الحركات المختلفة في الرؤية مستندة إلى ما تقتضي تشابهها. وتلك الخستلفة لايمكن أن تكون حركة بسيطة، بل يجب كونها من جملة بسائط كلّ واحد منها متساو متشابه. °

وكلَّ حركة تختلف زواياها. أو قسيُها ۚ في الأزمنة المتساوية. فهي مركّبة. وليس كلّ مركّبة كذلك.

فإن كانت هذه الأصول واجبة في نفس الأمر، فلا بدّ لكلّ كوكب من عدّة أفلاك لحركاته المشاهدة.

وإن لم تكن واجبة، فالحدس يحكم بـوقوعها في السمائيات في الأغـلب. وبتكثّر أفلاك كلّ كوكب.و بصدق أكثر ما ذكرته. ألا ترى كيف تحدس النفس

٢) رجوع و: + لا، مج

١) المسمى: المستمى(؟) ، عنو
 ٣) انعطاف و: + لا ، مج / و: ــ، ثر

٤) درّة التاج ج ٤ / ٦٥: «مذكورة» (المذكورة)

٦) قسيها: قستها، صبو، تر

٥) متشابه: متسائه (٦) ، مج ، تر

من موافاة مركز تدوير القمر وعطارد. أوجيهها في كـلّ دورة مـرتَين. وكـذا حضيضيهها. أنّ فلك التدوير لهما. لا يقطع الحامل بحـركته وحــده. بـل هــو متحرّك بحركة الفلك الحامل له. وكيف يحــدس من كون القمر كلّما كان أكثر بُعداً من الأرض. كان خسوفه أقلّ مكنا؟ على أنّ الظل يستدق كلّما بعد عنها. وعلى أنّ الشمس أكبر منها.

وربّما يختلف باختلاف الأشخاص الجزم بذلك. على حسب ما ينضمّ من القرائن العلمية والاعتبارية من أحوال الحركات وغيرها.

وأنت تعلم أنّ الجسم الواحد من هذه ومن غيرها لا يتحرّك حركتين إلى جهتين من حيث هما حركتان. بل تنحرّك حركة واحدة. تتركّب منها.

وإذا تركّبت الحركات وكانت إلى جهة واحدة، أحدثت حركة تساوي مجموعها. وإن كانت إلى جهتين متضادّتين أحدثت حركة مساوية لفضل البعض على البعض، أو سكوناً إن لم يكن فضلاً.

وإن كانت في جهات مختلفة، أحدثت حركة مركبة إلى جهة بتوسّط تلك الجهات على نسبتها. والحركات المختلفة تكون بالقياس إلى متحرّكاتها الأوّل بالذات، وإلى غيرها بالمرض.

ولا يكون جميعها بالقياس إلى متحرّك واحد بالذات. ولا يلزم من كـون الجسم متحرّكاً بحركتين. حصوله دفعة في جهتين.

وتحريك فلك فلكاً يكون بملازمة المتحرّك لمكانه من المحرّك. وكونه منه كالجزء من الكلّ. فيتحرّك مع قطبيه وسائر أجزائه بحركته. مثل حركة ساكن السفينة بحركة السفينة. ° ثمّ أنّه مع ذلك يتحرّك بنفسه حـركته الخـاصّة بـه.

تحريك فىلك لفسلك آخىر

۲) تتحرّك: تحرّك ، مج ٤) أحدثت حركة تساوى... حركة: ــ، مج

١) أكبر: أكثر، مج
 ٣) جهة واحدة أحدثت...إلى: ... تر
 ٥) بحركة السفينة:.. مج

كساكن السفينة. إذا تردّد فيها إلى أيّ جهة شاء. فهكذا يجب أن يفهم الحال في حركات الأجرام السائية المختلفة. التي يتحرّكها كلّ جرم منها.

والكلام في الأجرام العلوية, وما تحويه السفلية. من حيث كمتياتها وكيفياتها وأوضاعها وحركاتها اللازمة لها طويل. والعلم المختصّ به، هو «علم الهيئة». ومباحثه كثيرة ومتشعّبة. وهو من العلوم النفيسة، الدالّة على عظمة المبدع جلّ وعلا.

بيان ما حقّقه الفاضل العسرضي في جرم الأفسلاك وقد حقّق فيه الفاضل مؤيّد الدين العرضي \* \_ رحمه اللّه \* \_ ما لم يحقّقه من قبله. ممّن سمعنا به. وبيّن أن أصغر الكواكب التي ترى في السهاء. هو عطارد.

ونسبة جرمه إلى جرم الأرض، كنسبة الواحد إلى أثنى عشر ألفاً وغان مائة وتسبة عشر، ألفاً وغان مائة وتسبة عشر، وأنّ أكبرها هو أكبر ما يرى من الكواكب الثابتة. ونسبة عجرمه إلى جرم الأرض، كنسبة أبنين وثلاثين ألفاً وثلاث مائة وتسعة وثلث الى الواحد.

وبيّن أنَّ القمر قريب جزء من أربعين من الأرض.

وأنَّ الشمس هي قريب من مائة وسبع وستّين مرَّة. كالأرض.

وأنّ الزهرة كجزء من أربعة عشر من الأرض تقريباً.

وأنّ جرم المريخ مثل جرم الأرض سبع مرّات وسُدس مرّة.

وأنَّ نسبة جرم المشتري إلى جرم الأرض كنسبة إثنى عشر ألفاً وثمان مائة وثلاثة عشر إلى الواحد بالتقريب.

۱) حرکات: احرکات (؟) ، صو

٢) هو الحكيم مؤيّد الدين بن برمك بن مبارك العرضى الدمشقى المتوفّى سنة ٦٦٤ (و العرض منسوب إلى قرية في دمشق) وأنّه باشر الخواجه نصيرالدين الطوسي وقبطب الدين الشيرازي بالإرصاد الفلكية في مراغه / انظر هامش درّة الناج ج ٤ / ١٧

٣) الله: + تعالى، مع ٤) نسبة: نسبته، صو

٥) كنسبة: كنسبته، صبو ٦) أنّ: ـ.، تر

وأنَّ نسبة زحل إليها كنسبة ستَّة عشر ألفاً ومائتين وغمانية وخمسين وثُلث إلى واحد.

وأنّ أصفر الكواكب الثابتة هو كالأرض تسعة آلاف وخمس مائة وثلاثة ' وسبعين مرّة وتسع دقائق.

وبيّن أنّ أقرب قرب القمر، وهو غاية ما يمكن أن يكون ارتفاع الأسطقسات بما به نصف قطر الأرض واحد، ثلاثة وثلاثون وربع.

وأنَّ أبعد البعد للشمس تقريباً بالمقدار الذي هو نصف قطر الأرض ۖ أيضاً ألف ومائتان وأربع وسنّون مرّة.

وبيّن البعد الأقرب والأوسط والأبعد عن مركز الأرض. لكلّ واحد مـن المتحيّرة. حتّى انتهى إلى كرة ّ الثوابت.

وبيّن أن القدر<sup>؛</sup> الذي علم من تحتها. وهو ضعف بُعدها عن مركز الأرض هو مائة وأربعون ألغاً ومائة وسبع وأربعون مرة. بما به قطر الأرض واحد.

وأنَّ قطر الأرض بالتقريب. هو سبعة آلاف° وستَّ مائة وستَّة ا وثلاثون ميلاً. وإثنان وعشرون دقيقة.

كلّ ميل منهـــا ° ثلاثة آلاف ذراع. كلّ ذراع أربع ^ وعشرون إصبعاً. كــلّ إصبع ثماني شعيرات ملصق بطون بعضها إلى بعض.

والأشهر أنّ الإصبع يكون ستّ شعيرات بهذه الصفة. وعلى هذا يكون الميل أربعة آلاف ذراع. ولا تفاوت إلّا في الاصطلاح فقط، بل المقدار واحد: وأكثر ذلك. بيّنه على أنّه أقلّ ما يكون. وقطع به من جانب القلّة. ولم يقطع به

٦) وسنة: ـ.، تر

٨) أربع: أربعة ، صح

١) كذا في النسخ / والصحيح: التلاثة.

Y) واحد [و] ثلاثة وثلاثون... الأرض: ـ ، مج ٣) كرة: كثرة، منج

٥) آلاف: الف، مج

۷) منها: ۱۰۰ مع

٩) جاء في درّة التاج ج٤ / ١٨ مبهماً: «و بيان اكثر برين تقدير كرده است».

من جانب الكثرة.

وعلى هذا، فأبعد ما وقفنا عليه من فلك الثوابت، يقطع من المسافة في جزء من تسع مائة جزء من ساعة مستوية، مائة وخمسة وخمسين ألف ميل، وسبع مائة وغانية عشر ميلاً، وربع بالتقريب، بموجب ما تقتضيه المساحة والحساب. والله أعلم بما فوق ذلك من الأفلاك وعجائبها. ومن أراد تحقيق ذلك على أصول علم الهيئة، فعليه عطالعة كتاب هذا الفاضل في هذا الفنّ.

وإنّما ذكرت هذا القدر منه لما فيه من الأمر العجيب الدالَ على عظمة هذه الأجرام. وحكمة صانعها. وعظيم قدرته، التي تبهر العقول. وبعد أن تكلّمت في الأجسام آخذ في الكلام في المجرّدات وما يتعلّق بها. ومن اللّم الهداية والتوفيق.

٢) المجرّدات: المحرّ كات. مج







## الفصل الأول

في إثبات وجود النفس، وبيان أنّ معقولاتها لا يمكن حصولها في آلة بدنية، وأنَّها مستغنية في التعقُّل الذي هو كهالها الذاتي عن البدن٬

النفس والمراد منها هينا

قد سبق أنَّ المراد بالنفس هو جوهر ليس بجسم ولا جزئه. ولا حالٌ فيه. وله تعلُّق بالجسم من جهة التدبير له، والتصرُّف فيه، والاستكمال به. فنحتاج الآن الى أن نيتن وجود موجود هذا شأنه.

إثبات النفس

ويتبيّن ذلك بما نجده صادراً عن الإنسان من الإدراك والتحريك. فـإنّه لو كان لجسميته، ' لكان كلّ ما ' له الجسمية متحرّ كا بالإرادة، ومدركاً مثل تحرّ كه وادراكه، فكانت العناصر والجمادات كذلك؛ وهو على خلاف الوجدان.

بهان أدلَة أنّ النفس ليس بمزاج

ولو كان ذلك لمزاج جسمه. أو نسب عناصره. أو مجموع بدنه ــ مع أنّا نجد المزاج دائم التبدّل، وبتبدّله تتبدّل نسب العناصر، وجملة البدن ـ لما كان الإنسان يشعر بانانيته شعوراً مستمرّاً؛ وهو فيتحقّق ُ أنَّه هو الذي كان منذ سبعين سنة. أو أكثر. والمتبدّل غير ما ليس بمتبدّل. فالمدرك منّا غير هـذه الأشياء.

ثمّ المزاج كيفية واحدة، لا يصدر عنها أفاعيل مختلفة. وأنانية الانسان لست كذا.

ونرى المزاج بمانع الإنسان كثيراً حال حركته في جهة حركته، كـالصاعد

٢) لجسميته: لجسمية ، مج ٤) فكانت: وكانت، مج

٦) أكث: أكبر ، صب

۱) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٧٠ ٣) كلِّ ما: كلِّما، مع

٥) فيتحقّق: متحقّق، مبر

إلى موضع عالٍ، فإنّ مزاج بدنه لغلبة العنصرين الثقيلين فيه تقتضي حركته إلى أسفل. وقد يمانع في نفس الحركة، كالماشي على الأرض، فإنّ مزاجـه يقتضي السكون عليها، ولو كان مزاجه هو الحرّك، لما تحرّك ألبثة إلّا إلى أسفل، ولو كان المدرك منه هو مزاجه، لما أدرك باللمس ما يشبهه، لأنّه لا ينفعل عنه. ولا بدّ في الإدراك من الانفعال، ولا ما تضاده، لائنه يستحيل عند لقاء ضدّه، فلا يبق معه موجوداً. فكيف يلمس به، وهو معدوم؟ وكيف يلمس بالمزاج المتجدّد، ونحن نعلم أنّ اللامس أوّلاً هو اللامس ثانياً؟

والعناصر بطباعها متداعية إلى الانـفكاك؛ والذي يجـبرها عـلى الالتــنام والاجتماع هو غير ما يتبعها؛ ولا شكّ أن المزاج تابع لهما.

وللإنسان ما يعيد مزاجه السبّيّ إلى حالته الملاغمة عند التمكّن من ذلك. مع أنّ المزاج المعدوم لا يمكن أن يعيد نفسه أو مثله.

وليس الجامع للعناصر مزاج <sup>٢</sup> الوالدين، وإلّا لما أمكن في بعض الحيوانات. أن يتولّد ويتوالد كالفأر.

<sup>7</sup>ولو كان مجموع العناصر في بدن الإنسان. أو مجموع الأعضاء هو النفس. لما بق الشاعر بذاته. مع فقدان عضو.

ونحن نجد من أنفسنا أنا لو كنّا قد خلقنا دفعة على كهال من عقولنا. من غير أن نستعمل عواسنا في شي منّا وفي غيرنا. وحصلنا كذلك لحظة ما في هواء غير ذي كيفية نشعر بها. وأعضاؤنا منفرجة لئلّا تتلامس. لكنّا في مثل هذه الحالة تغفل عن كلّ شيء. سوى إنّيتنا. فنعلم أنّ الأجسام والأعراض التي لم نحصلها بعد لا مدخل لها في ذواتنا التي عقلناها. دون تلك الأشساء.

إنّ النسفس ليس مجموع العسناصر أو الأعضاء فـي البدن

۱) مزاجه: ..، صبو ، تر

۲) مزاج: ــ، مج ٤) نستعمل: يستعمل، ھـــو

٣) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٧١

٥) نستعمل يستعمل، صو

فالذات التي لم'تغفل عنها. مع هـذا الفـرض. هـي غـير أعـضائنا الظـاهرة والباطنة. وغير جميع الأجسام والحواس. والقوى ' والأعراض الخارجة عنّا.

وأنت فمتى عقلت ذاتك في حال من الأحوال. مع غفلتك عن هذه الأشياء. كفاك ذلك في العلم بأنّ ذلك مغايرة لها. ولهذا تشير إلى ذاتك بـ «أنا». وتشير إلى كلّ جرم وعرض فيه من بدنك وغيره. بأنّه «هو». فيثبت لك وجسود شيء يصدق عليه ما قيل في تعريف النفس إلّا الجوهرية، فإذا ثبت أنّه جوهر فذاك هو النفس المعرّفة. فيثبت وجودها.

ويدلّ على جوهريته أنه لوكان عرضاً. لكان موضوعه: إمّا جسم، أو غير ٪ إنّ النسفس جوهر ...

> فإن كان جسماً كان الحال فيه منقسماً بانقسامه؛ لكنّ المدرك منّا بسيط. لايقبل الانقسام، وإلّا لتوقّف العلم به على العلم بجزئه؛ لكنّ العـلم بجزئه يتوقّف على العلم به. لأنّا لا نعلم شيئاً من الأشياء إلّا ونعلم أنّا عالمون° به. فنعلم ذاتنا مع العلم به بالضرورة. فلو علم المركّب ذاته. للزم الدور.

> > وإن كان غير جسم. فهو إمّا جوهر؛ أو غير جوهر.

فإن كان جوهراً:

فإمّا أن يكون له تصرّف في البدن بذاته. لا بعرض فيه.

أو لايكون.

فإن كان الأوّل فهو النفس.

وإن كان الناني وهو أن يتصرّف في البدن <sup>٦</sup> بعرض فيه. فهو النفس أيضاً. فإنّ الأعراض التي تعرض لذواتنا. فتوجب صدور أفسعال عسنها بحسسهاـ

١) نحصلها بعد لا مدخل... لم : ... مج
 ٢) والقوى: ... تر
 ٣) ذلك: ذاتك ، مج
 ٤) فيئيت: مثبت ، صعو

ه) عالمون: عالمين، صنو، مج، تر / ضبط النص قياسي

٦) بذاته، لا بعرض فيه... البدن: ٥٠ مج

كالقدرة والإرادة وسائر الدواعي ـ لا تنسب الأفعال إليها، بل هي منسوبة إلى ذواتنا التي تغمل بها.

وإن كان غير جوهر، فلا بدّ من انتهائه إلى الجوهر، ويعود الكلام فيه.

إنّ معقولات النفس لا يـــمكن حصولها فـي آلة بـــدنية

'وهذا الجوهر هو محل الصور العقليّة منّا، 'ولا شيء من تلك' الصور بذي وضع، وإلّا لم تكن مشتركة بين ذوات الأوضاع الختلفة. وكلّ حال في جسم أو في ذي وضع فهو ذو وضع. فيتبيّن من هذا أيضاً أنّ المدرك منّا ليس بجسم، ولا حالٌ فه.

ويدلَّ على ذلك أيضاً. إنَّا ندرك الكلّيات المنطبقة على كلّ واحد من جزئياتها، كما ندرك الحيوانية المطلقة التي تشترك فيها البقّة والفيل. فلو كانت في جسم، أو في شيء حال في جسم، أو كان لها نسبة إلى أحدهما بالحضور عنده، إن لم يصدق عليها الانطباع فيه المزمها على جميع هذه التقادير وضع خاص ومقدار خاص، فلم تكن مطابقة للمختلفات في هذه.

وإذ قد طابقت ذلك، فمحلَّها ليس بمتقدَّر ولا بذي وضع كيف كان.

وكذا إذا عقلنا مفهوم الواحد المطلق البري<sup>٥</sup> عن خصوص مقدار ووضع؛ وكذلك مفهوم الشيئية. فإنّها لو انقسمت بانقسام محلّها. فكلّ جزء من أجزائها إن <sup>٢</sup>كان شيئية <sup>٧</sup> فحسب. لم يكن فرق بين الكلّ والجزء؛

وإن كان شيئية^ مع زائد ـ كخصوص مقدار وغيره ـ فقد زاد الجزء على الكلّ:

١) هكذا ورد في عنوان الفصل وان كان الأحرى أن يقال هنا: إنّ النفس كادراكاتها ليست
 ٢) منا: -، مج
 ٣) تلك: + محل ، مج
 ٤) فيه: -، مج
 ٥) البرى: الردعى، مج
 ٢) إن: كيف، مج
 ٧) يمكن أن يقرأ ما في، مج و، تن لنبيئية
 ٨) شبيئة: شبيته، محو، تر

وإن كان لا هذا. ولا هذا، فللشيئية جز. هو لا شيء. وكل هذا محال.
ومن المعلوم أنّ محل المعقول الغير المنقسم هو محلّ سائر المعقولات؛ وكذا
الذي حضر عنده مدرك غير ذي وضع هو الذي يحضر عنده سائر المدركات.
فالمدرك منّا لذي وضع ولغير ذي وضع هو غير جسم ولا جسماني في ذاته.
ومن تأمّل الملكات التي لا تتجزّأ بالتجربة الاتصالية \_كالشجاعة والجبن
والتهور وملكة الفطنة والعلم \_علم أنّها لا تحصل للجسم، ولا لعرض الماب فيه، وإلّا انقسمت بالقسمة الاتصالية. ولا تحصل أيضاً لجزء من الجسم، ولو
جاز كونه في ذاته جزءاً لا يتجزّأ؛ وإلّا لكانت هذه الأشياء بأسرها ذوات

وإدراكنا لذاتنا لا يفضل على ذاتنا. فإنّ الكلّ لا يقع الشعور به. دون الشعور بأجزائه. وكما استمرّ شعور الإنسان بذاته مع الففلة عن أجزاء بدنه من القلب والدماغ وغيرهما، فكذلك استمر شعوره بذاته مع غفلته عيا يفرض فضلاً للنفس بجهولاً؛ ولو كان يشعر بذاته لصورة تحصل في ذاته من ذاته. لكان مشاراً إليها به «هو». لا به «أنا»، فليس إدراكه لذاته بأمر زائد، صورة كان أو غيرها، وجودياً أو غير وجودي. ونجد أنّا عندما نشعر بذاتنا، وعندما نشير إليها، لا نجد في ذاتنا إلّا أمراً يدرك ذاته. وما يفرض من سلب موضوع، أو محلّ، أو إضافة بدن، أو أمر آخر، أيّ شيء كان، فهو عرضي خارج عنها، ولو كان لها فضل مجهول. مع أنّها مدركة لذاتها بغير صورة خانها كما هي غير غائبة عنها، لكانت مدركة له، فلم يكن مجهولاً. هذا خلف.

۱) جاء في *درّة التاج* ج ٤ / ٧٤ «پس مدرك از ما ذي وضع حاضر شد»

٢) الملكات: المدركات، مج ٢) الفطنة: القطية (؟)، صبو ٤) لعرض: لغرض، صبو ٥) سار: شار (؟)، مج

۱) استمرّ: يستمرّ (؟)، هج

٧) درّة التاج ج ٤ / ٤٤: «فصل» (فصلاً) / وهو تصحيف
 ٨) فضل: فصل، صو / درّة التاج ج ٤ / ٤٤: «فصل»

فلا نجد ضرورياً في إدراك مفهوم «أنا» إلّا الحياة التي هي وجود الشيء عند نفسه. فهي مفهوم «أنا» دون ما وراءها. وجودياً كان أو عدمياً. لازماً أو مفارقاً.

ولا يلزم أن تكون الحياة حاصلة لشيء لاحياة له في حدّ ذاته كالأجسام؛ فإنّه لو كان وجودها هو بعينه كونها بحيث تصدر عنها أفعال الحساة لكان مفهوم الجسم هو مفهوم الحياة الحاصلة له. فكان كلّ جسم حيّاً بتلك الحياة. وإن كان لها ذلك لأنّها أجسام مّا، فقد تخصصت بأمر، وما ليس بجسم فلا يمتنع أن يكون وجوده بعينه كونه بهذه الصفة. والحياة ليست ما به يكون الشيء حيّاً، بل حياة الشيء حيّيته على قياس ما قيل في الوجود.

والنفس الإنسانية ليس لها من الحياة إلّا إدراك ذاتها. وأمّا إدراك غيرها وأفاعليها فبالقوى البدنية وبقوّتها العقليّة. فإذاً حياتها من دون ذلك حياة ناقصة: يعرض لها الكال تارةً وتفقده أخرى. وتختلف النفوس في مراتب الكال والنقصان بحسب ذلك.

> إدراك النفس تفسها

ولو فرضت النفس إنّية تدرك ذاتها. بمعنى أن يكون إدراكها لذاتها صفة هي غيرها، لتقدّمت ذاتها على الإدراك. فكانت مجهولة: وهو محال.

وإذا لم يزد إدراكها لذاتها على ذاتها. فلا يتصوّر أن تغفل عن ذاتها ألبتّة.

كيفية انتساب الجسمانيات إلى النسفس

وإذ قد ثبت وجود النفس، وثبت أيضاً أنّه لا يجوز أن تحلّ معقولاتها في جسم، فهي غير متّصلة بالبدن، بل ولا بجملة العالم الجسماني. ولا منفصلة عنه. بمعنى الانفصال الذي يقابل الاتّصال مقابلة العدم للملكة.

وكذلك معقولاتها لا يتصوّر عليها الاتّصال بالأجسام والانـفصال عــنها بذلك المعنى.

١) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٧٥: «اجسامي خاصّاند» (أجساماً خاصّاً)

ولا يقدم في ذلك قبول القبائل مشبيراً إلى ننفسه: دخيلت وخبرجت وصعدت ونزلت. مع أنّ الدخول والخروج والصعود والنزول مين خيواص الأجسام والجسمانيات. فإنّ القشك عجرَد الألفاظ لا حاصل له.

وسبب إطلاق هذه. كون الأمور المقليّة لا تكاد تتعرّى عن الحاكيات الخيالية والوهمية. والخيال والوهم لا يتصوّران الجرّدات. فالإشارات القولية العرفية لا تقع إلى المقليات، دون مصاحبة أمور خيالية. وإذا كانت مشوبة بذلك، فلا بدّ وأن تقع إلى البدن أيضاً، فتضاف أمور إلى النفس وهي للبدن، وأمور إلى البدن وهي للنفس، للعلاقة المتأكّدة بين النفس والبدن.

والملكة الحاصلة للنفس من مشاهدة الموجودات مقارنة للمحسوسات والمتحيزات، هي الموجية لاستيلاء الوهم، حتى حكم بحصر الوجود فيها. ومزاولة العلوم البرهانية ورجوع الإنسان إلى تأمّل حال نفسه، هو الدافع لذلك الحكم، والموحب للاعتراف بوجود المفارقات.

اقناعيات في تجرّد السفس والإدراك وههنا<sup>٥</sup> إقناعيات و ٦ هي: وإن لم تكن كلّ واحدة منها موجباً للسيقين. في تجرّد ذواتنا. واستغنائها في التعقّل عن البدن. فقد يكون مجموعها يوجب ٢ عند بعض الناس طمأنينة بذلك:

منها، أنّها لو أدركت بالبدن، لما أدركت ذاتها، فإنّ سائر القوى البدنية لاتدرك ذاتها، كالبصر لا يبصر نفسه، والشمّ لا يشم نفسه، والخيال لا يتخيّل نفسه. فإنّ هذه لا آلات لها إلى^ آلاتها، ولا إلى إدراكاتها.^ ولا فعل لها إلّا

١) لا يقدح: لا يقدم، مع، تر ٢) هكذا في النسخ

٣) درّة التآج ج ٤ / ٧٦: «متحيرات» (المتحيرات) / وهو تصعيف
 ٤) أي في المحسوسات والمتحيرات
 ٥) ههنا: + أمور، مج

٤) أي في المحسوسات والمتحيزات ٥) ههنا: + أمور ، مج ٢) و: ــ ، مج ٢) يوجب: موجب ، مج

٨) كذا في النسخ وفي ورّة التاج ج ٤ / ٧٧ «به آلات أيشان»

٩) هكذاً في النسخ وفيه وجه أضطراب / ولعل المراد: ليس للقوى البدنية آلات حتى تدرك بهذه الآلات أنفسها أو النفس؛ وكل ما يكون لهذه القوى فقط من جانب النفس

بآلاتها. والقوّة العقليّة بخلاف ذلك. فإنّها تدرك ذاتها وإدراكاتها. وجمسيع مسا يظنّ أنّه آلة لها.

11 ومنها، أنّ النفس لو كانت جسانية في ذانها أو في تعقّلها. لكانت تكلّ بتكرّر الأفاعيل القوية، لا سيًا إذا لم يقع التراخي بين الأفعال. [و] دلّ على ذلك التجربة. وعلّته أنّ الأفاعيل بالقوى القاغة بالأبدان تنفعل عنها موضوعات تلك القوى، والانفعال لا يكون إلّا عن قاهر يقهر طبيعة المنفعل. وينعه عن المقاومة فيوهنه، فتتوهن القوّة القاغة به معه.

والقرّة العقليّة بإدراك المعقولات تزداد قرّة. وإذا عرض للنفس ملال عند التفكّر في المعقولات، فإنّما ذلك باعتبار القوى الجسمية، ولو كان ذلك لكلال النفس لما كان موجب كلالها مشحدً قرّتها.

□ ومن تلك الحجج الإقناعية. أنّها لو كانت جهانية. لما أدركت الضعيف عقيب القوي. كما لا تدرك الرائحة الضعيفة أثر القوية. ولا النور الضعيف بعد القوي، والقوّة العقليّة ربّا م قوّيها إدراك القوي على إدراك الضعيف، فضلاً عن أنّه لا يُضعفها عنه.

□ وممّا يحتج به أيضاً. أنّه لو كانت النفس جسمانية لكلّت بعد سنّ الوقوف عند الانحطاط، ونجد ذلك في الأغلب بعد الأربعين. فكان يلزم اختلال الشعور بذاتها وبمعقولاتها؛ وليس كذا.

ولو كان الهرم لكلال النفس لاطرد في كلّ شيخ، ولما كانت الأفكار المؤدّية إلى العلوم مضعفة للدماغ. ونحن نجد كثيراً من المشايخ يضعف جميع قواه إلّا العقل. فإنّه يكون إمّا ثابتاً. وإمّا في طريق الازدياد.

فخرف ً بعض المشايخ واختلال عقل بعض المرضى. ليس إلّا لأنّ الشيء قد يعرض له من غيره ما يشغله <sup>غ</sup> عن فعل نفسه. لا لأنّه لا فعل له في نفسه.

١) القوَّة: القوى، صبو ١) ربَّما: يهما (١)، صبو

٤) واختلال عقل بعض... يشغله: ـ.. مج

٣) فخرف: فحرف، مج، تر

وقد ذكر في بيان هذين المطلبين أدلَّة كثيرة. و` لم أر التطويل بذكرها.

تبصرة في المسيّة بيان الأدلّة المستنوعة على المطلوب

على أنّ بعض ما ذكرته كافٍ في بيانهها. فإنّ البرهان على أنّ المدرك منّا ليس بجسهاني، يستغني به عن بيان أنّه ليس بجزاج البدن، ولا نسب العناصر. وبعض ما يثبت به ذلك يغني عن كلّه. ولكن لمّا كان بعض النفوس تتّضع له النتيجة من برهان، وبعضها لا تتّضع له من ذلك البرهان، بل ربّما اتتضع له من غيره. لاختلاف النفوس في الاستعداد لقبول اليقينيات وغيرها. لا جرم كان تكثّر " الأدلّة على مطلوب واحد ظاهر الفائدة.

وله فائدة أخرى. هي: أنّه إن لم تستعدّ النفس لقبول اليقين من دليل. ربّما استعدّت على المنافق الله اليقين الاقتاعيات. ومن حصل له اليقين ببرهان واحد استغنى به عها سواه.

90

۲) النفوس: ۱۰، صنوء ثر ٤) استعدّت: استعدّ، صنو

## الفصل الثاني

## فيا يظهر عن النفس من القوىٰ النباتية وهي التي لا يشكّ` في أنه يشترك فيها الإنسان والحيوان الأعجم والنبات `

القــــوى النــــاتية وأصولها

قد علمت أنّ أصول القوئ النباتية ثلاثة: إثنتان لأجل الشخص. وهما: الغاذية والنامية: وواحدة لأجل النوع وهي المولّدة. وهذه فلا شكّ في حصولها للنبات. ولهذا سمّيت نباتية. بخلاف الإدراك والحركة الإرادية. فإنّها مشكوك في حصولها له.

القوّة القاذية وخدّامها

القرّة الأولى: الغاذية. وهي التي تحيل الفذاء إلى مشابهة المغتذي. ليخلف بدل ما يتحلّل، وتهيّيء مع ذلك للتربية والغوّ والتوليد. فغملها هو الاستحالة إلى مشابهة المغتذي. ومحلّ ذلك الفعل هو الغذاء؛ وغايته هو أخلاف بدل المتحلّل. مع ما التبعد من التهيئة المذكورة.

وتخدم هذه قوى أربع:

منها: «الجاذبة». وهي التي تأتيها بالمدد. وهـي مـوجوددة في عـضو مـن الحيوان.

۱) جاء في درّة التاج: «شك نميكنيم» (لانشك)

۲) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٧٩

٣) إثنتان: إثنان ، مج

٤) تحيل: تخيل، صو

٥) فقعلها: فعلها ، منج

٦) مع ما: معما ، صنو ، مج ، تر

أمّا في المعدة فلأنّ حركة الغذاء من الفم إليها ليست أرادية. وإلّا لكان الغذاء حيواناً، ولا طبيعية. وإلّا لم يحصل الازدراد عند الانتكاس. فهي إذاً قسرية، لا يدفع من فوق. بل بجذب من العضو لما نجده من جذب المري، والمعدة للطعام من الفم عند الحاجة الشديدة من غير إرادة الحيوان. ولأنّ المعدّة تجذب الطعام اللذيذ إلى قعرها. ولهذا تخرج الحلواء بالتيء أخيراً، وإن كان الإنسان تناولها بعد تناوله غيرها من الاغذية.

وأمّا في الرحم. فلأنّه قد يحسّ جذبها على الإحليل وقت الجماع. إذا انتقطع الطمث عنها، وخلت من الفضول.

وأمّا في سائر الأعضاء. فلأنّ الأخلاط الأربعة التي همي: الدم والصفراء والبلغم والسوداء مختلطة في الكبد. ويتميّز كلّ واحد منها. وينصبّ إلى معضو مميّن. فلولا أنّ العضو جاذب لذلك الخلط بعينه. لما اختصّ كلّ عضو بخلط خاصّ.

ومنها: «الماسكة» للمجذوب. وفعلها في المعدَّةِ الاحتواءُ على الغـذاء ولو كان رطباً. فلا يندفع في الأغلب حتى يتمّ هضمه.

وفعلها في الرحم الانضامُ على المني. ومنعه من النزول وإن كان بطبعه ثقيلاً. وكذا قياس سائر الأعضاء.

ومنها: «الهاضمة». وهي التي تحيل الغذاء وتعدّه لقبول أثر الغاذية. وهــو أحالته إلى ما يليق بجوهر الحيوان. أو النبات.

وتظهر إحالتها في الإنسان عند المضغ أوّلاً \_ولهذا كانت الحنطة الممضوغة تفعل في انضاج الدماميل فوق ما تفعله المطبوخة ـثمّ في المعدة ثانياً ـ وهو أن

۲) بجذب: بحدث (؟)، صنو
 ٤) جذبها: جنبها(؟)، صنو
 ٢) إحالتها: احالها، مج

۱) لیست:ـ.، تر ۲) نجده: تجده ، مج ۵) ینصب إلی: + إلی ، مج

يصير الغذاء كياء الكشك الثخين. وهو الكيلوس\ \_ثمّ في الكبد ثالثاً \_ وهو أن يصير بحيث تحصل منه الأخلاط الأربعة \_ ثمّ في العروق رابعاً. وهو صيرور ته بحيث يصلح أن يكون جزءاً من العضو.

ومنها: «الدافعة» للثقل. ولهذا نجد الأمعاء عند التبرّز كأنّها تستنزع عسن موضعها لدفع ما فيها إلى أسفل. ونرى الأحشاء تتحرّك الى أسفل. وقد يتهيأ الفضل لقبول فعلها فيه بقوّة أخرى. لعلّها الهاضمة أيـضاً. كـتلطيف الغـليظ وتكثيف الرقيق. وأمثال ذلك.

وأثر الغاذية الإحالة<sup>٤</sup> والتشبيه والإلصاق.

القوة النامية

القوة الثانية: النامية. وهي قوة توجب الزيادة في أجزاء المعتذي على نسبة طبيعية محفوظة في الأقطار. لتبلغ إلى تمام النشوء. فبهذه القيود خسرجت الزيادات الصناعية. وما هو كالورم والسمن. وقد يوجد الإسهان مع مسقوط القوة كها في حقّ الشيخ، وقد يوجد الهزال مع النموّ كها في الصبي.

وقد تكون النامية هي الغاذية. فإنَّ كلاهما المعلى تفصل تحصيل الغذاء والصاقه وتشبيهه. فإن كانت هذه الأفعال على قدر ما يتحلّل. فهو الاغتذاء. وإن كان زائداً فهو النموّ. إلاّ أنَّ في الابتداء يكون قوياً جدّاً. والمادّة مطيعة. فيكون وافياً بإيراد المثل والزيادة، وبعد ذلك تضعف. فلا تقوي إلاّ على إيراد المثل فقط.

القوّة المولّدة

القوّة الثالثة: المولّدة. وهي قوّة تفيد تخليق البزر بطبيعة. وإفادة أجزائـه هيئات تناسبها كمّا يصلح لمبدأية شخص آخر من نوعه. أو من^جنسه. وهي في الإنسان وكثير من الحيوان تجذب الدم إلى الأنتيين من الأعضاء.

٧) كذا في النسخ

۱) في المعدّة ثانياً... الكيلوس: \_، مج ٢) تتحرك: تحرك، صبو ٤) الإحالة: الإحالتي (؟)، صبو

٥) قارن: مرّة التاج ج ٤ / ٨١

۱) الشيخ: الشبح، صو ۸) من: ــ، مج

فتقبل الآثار المتعلّقة بالتوليد. فتغيّر تغيّراً معدّاً لحصول صورة النطفة فيه. ثمّ تلحقه عفونة تعدّ المادّة التركيبية لخلع صورة ولبس أخــرى. وإذا تــعلّقت النفس بها تبعها مزاج غير الذي كان في المادّة بعدّ لقبول آثار النفس.

وتنقسم المولّدة إلى نوعين:

ما يفصل جزءاً من الغذاء بعد الهضم التام ليصير مبدءاً لشخص آخر من نوعه أو حنسه:

وما يفيد بعد استحالته الصور والقوى والأعراض الحماصلة للمنوع الذي انفصل عنه البزر، أو لجنس ذلك النوع والمادة التي تنفعل فيها المولدة في الحميوانات التي نعرفها هو المني، وهو فضل الهضم الأخير. وذلك إنّا تكون عند نضج الدم في العروق. وصيرورته مستعداً استعداداً تاماً لأن يصير جزءاً من جوهر الأعضاء. ولذلك فإنّ الضعف الذي يحصل من استفراغ المني أقوى مما يحصل من استفراغ أمثاله من الدم. لأنّ ذلك يمورث الضعف في جمواهر الأعضاء الأصلية.

ومجموع القوى التي في النبات يقال لها «القوى الطبيعية». وبالكيفيات الأربع يتم أمر هذه القوى. فإنّ الحرارة تلطّف وتحرّك الموادّ؛ والبرودة تسكن وتعقد؛ والرطوبة تؤاتي\ لقبول التشكّل والتخليق؛ واليبوسة تحفظ الشكـل وغيره وتفيد التماسك.

سبب الموت

وخلقت الحرارة في الحيوانات أو في بعضها أكثر من الرطوبة. لتتمكّن بها القوئ من تصليب الرطوبة وعمل العظام والفضاريف وما شاكلها منها. فإذا صلبت قلّت الرطوبة. وكانت الحرارة باقية على جملتها. فتمعن في إفناء باقي الرطوبات. إلى أن تأتى على جميعها. فيموت ذلك الحميوان. ولموته أسباب

۱) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٨٢: «مطاوعت» (تطاوع)

٢) التخليق: التخلق ، مج

أخرى مذكورة في كتب الطبّ.

مسناسیات القسسوی النسسباتیة الثلاث

والغاذية تخدم النامية، وتخدمان جميعاً المولّدة، وفي الإنسان تبقى الغاذية بعد القوّتين. وتحدث المولّدة بعد الغادية والنامية، وتحدث المولّدة بعد الغامية، وقد تكون معذه القوى في الحيوانات والنباتات عبارة عن استعدادات تابعة لهيئاتها، والباقي من أمور سهاوية أو ما يجري بحراها، وربّما كان مبدؤها أمراً واحداً في الحيوان والنبات، تُعاونه الأمور السهاوية على حسب الهيئات والأسباب الخفيّة، وتُصرّفه إلى فعل فعل على على على على أمراً والأسباب الخفيّة، وتُصرّفه إلى فعل فعل على على على على والأسباب الخفيّة، وتُصرّفه إلى فعل فعل على على على على والأسباب الخفيّة، وتُصرّفه إلى فعل فعل على على على على والأسباب الخفيّة، وتُصرّفه إلى فعل فعل على على على على المربّب الحفيّة، وتُصدّفه المناسبات الخفيّة، وتُصرّفه الله على المناسبات الخفيّة، وتُصرّفه الله على المالية على المناسبات الخفيّة، وتُصرّفه الله على المناسبات الخفيّة، وتُصرّفه المناسبات الخفيّة، وتُصرّفه الله على المناسبات الخفيّة، وتُصرّفه على المناسبات المناسبات الخفيّة المناسبات المناسب

سبب توقّف التـــوليد والنـــمة

وبطلان التوليد والنمو. ربّما يعلل في بعض الأشخاص أو الأوقات ببطلان استعداد مزاجي. يناسب ذلك الفعل.

وقد تختلف أمزجة الإنسان اختلافاً يوجب الاستعداد لقوى مختلفة عـن مبدأ واحد. وتبطل تلك القوىٰ أو بعضها، والمبدأ باقٍ. ويكون البطلان راجعاً إلى بطلان استعداد القابل.

وجاز أن يكون ذلك المبدأ هو النفس. وجاز أن يكون غيرها. لكن لايحصل إلّا عند تعلّقها بالبدن. كها أدّت إليه التجربة في الإنسان وغيره. وبهذا الاعتبار نسبت هذه القوئ إلى النفس. وجعلت من آثارها.

> ار تــــباط القــــوي النباتيةالثلاث بالنفس

ويدل على ارتباط هذه القوى بالنفس، ما يعتري مستشعر الخبوف من سقوط الشهوة، وفساد الهضم، والعجز عن كثير من الأفعال الطبيعية. ولهذا إذا انصرفت النفس بالكلّية إلى أمر يهمها كعلم أو عبادة، أو التفات إلى معشوق، وقفت الأفعال الطبيعية المذكورة، أو ضعفت.

٢) الحيوانات: للحيوانات (1) ، صنو ٤) هكذا في النسخ وفي درّة *التاج* 

۱) في *درّة التاج* ج ٤ / ٢ ٨: «و باشد كى» (لملّ أنّ) ٣) عبارة عن: \_، تر

المنبة لكانت النطفة:

وكثير من هذه القوى أضيف إليها أفعال لا تصعّ إلّا من ذي شعور وإدراك. وكيف ينسب التركيب العجيب الذي في أبدان الحيوانات وخاصّة الإنسان إلى قوّة عديمة الشعور والإدراك. حالّة في جسم متشابهة في الحسّ. أوهو المني. ولو كان المبدأ لحدوث خلقة الأعضاء، وصورها. قوّة مركوزة في النطفة

> إنا متشابهة في الحقيقة، كها هي متشابهة في الحسّ: أو ليس.

فإن كانت منشابهة في الحقيقة، وجب أن يكون الشكل الحادث من تلك القرّة. في تلك المادّة الكرة، لأنّ القوّة التي تفعل بلا شعور، إذا كانت سارية في المادّة، وكانت المادّة متشابها لم يكن الأثر إلّا واحداً متشابهاً.

وإن لم تكن النطفة متشابهة. مع أنّها سيالة رطبة رقيقة. لزم أن لا ينحفظ على الله ولا ينحفظ على الله ولا نسبة بعضها إلى بعض.

فكان ينبغي أن لا يبقى ترتيب الأعضاء ورصفها، على نسبة واحدة في الأكثر. وليس الأمر كذا. ثمّ لا بدّ في النموّ من ورود مادّة وحدوث خلل في المورود عليه.

وحركات الوارد ليست إلى جهة واحدة، بل إلى جهات مختلفة بحسب الأعضاء، وهي في كلّ عضو إلى أصواب في الطول والعرض والعمق، فليست هذه الحركات مما يصع صدورها عن قوّة واحدة متشابهة الحال.

وكذا الحال في التغذية عند سدّ ما يتحلّل وإلصاق الفذاء بالأجزاء المختلفة. وبدون الإدراك لا تصحّ هذه التحريكات المحتلفة، والإلصاقات.

۱) *درّة التاج* ج ٤ / ٨٣: + «و» ٢) ط: الحسن

٣) كانت: + النطقة أمّا، مج
 ٤) جاء في درة الناج ج ٤ / ٨٤ «متحفّظ نشود» (لا يتحفظ)

ها على درّة التاج: «وضع آن» (وضعها) / الرصف: ضمّ بعض إلى بعض الانتظام

٦) جاء في درّة التاج: «فرجى» (فرج)

ونحن نعلم قطعاً أن هذا الإدراك المذكور ليس للنفس الإنسانية. فإنّ أفعال هذه القوى دائمة في البدن، والنفس غافلة عنها.

ونحدس حدساً موجباً لليقين، أنّ الحيوانات العجم أيضاً لا تدرك أفعال هذه القوى في أبدانها. فإذاً هو إدراك موجود آخر. مُعتنى بهذه الأنـواع في عالمنا. وتنتة البحث فيه سيأتى في المواضع الأليق به.

١) العجم: الفجم (؟) ، صبق

٢) معتنى معين، صدو، مج، تر / ضبط النص قياسي يوافق درّة التاج

٣) المواضع: الموضع ، عنو

## الفصل الثالث

في قوى الحسّ والحركة الإرادية، وهي التي تصدر عن نفس الإنسان. ولا يشكّ في أنّها حاصلة لباق الحيوانات ٢

مبادي الحـــركات الإراديـــة الادراك

والثمسوق

ما يصدر عن الإرادة من الحركات له مبادٍ أربعة مترتبة:

أوّلها: الإدراك. وهو أبعدها عن الحركة. فـإنّا إذا أحسسـنا أو تخـيّلنا أو توهّنا أو تعقلنا في شيء من الأشياء أنّه نافع أو ضارً. سواء كان ذلك مطابقاً لما في نفس الأمر أو غير مطابق له. انبعث من ذلك الإدراك شوق إمّا إلى طلبه إن كان الإدراك نافعاً. وإمّا إلى الهرب منه أو دفع ضرره إن كـان [الـ] إدراك ضاراً؛ وهذا الشوق هو المرتبة الثانية.

ويدلّ على مغايرته للإدراك أنّه قد يدرك ما لا يشتاق إليه. ولا إلى دفعه والهرب منه.

وقد يتَّفق الإدراك في جماعة، ويختلف الشوق منهم.

والاشتياق إلى جلب ما يعتقد نافعاً أو لذيذاً يسمّى «قوّة شهوانية». وإلى دفع المكروه والمؤذى يسمّى «قوّة غضبية».

الإجسماع

ويتبع هذا الشوق «إجماع» على الطلب أو الهرب، وهو المرتبة الثالثة. والدال على مغايرته للشوق كون الشوق قد يكون حاصلاً. ولا إجماع. وقد

جاء في درّة التاج: «شك نمىكنيم» (لا نشك)

٣) أنَّه قد يدرك ما... الإدراك: ــ، مج

٢) قارن: دَرّة التاج ج ٤ / ٨٥

نريد تناول ما لانشتهيه ونشتهي ما لانريد تناوله. وكأنّه كمال الشوق وتأكّده. فإنّ الشوق قد يكون ضعيفاً ثمّ يقوى. حتى يصير إجماعاً. وهذه المراتب الثلاث هي الباعثة على الحركة.

> الفاعل المـــــاشر

وأمًا «الفاعلة المباشرة» لها فهي المرتبة الرابعة، وهي قوة تنبعث في الأعبصاب والعضلات، من شأنها أن تشنيّج العضلات بجذب الأوتبار والرباطات وإرخائها وتمديدها.

ودل على مغايرتها لما قبلها من المبادئ كون المشتاق المجمع قد لايقدر على التحريك، وكون من لا يشتاق قد يقدر عليه. وهذه هي الحرّكة على الحقيقة. وغيرها يقال له محرّك بالجاز. وحكم الثلاثة الأزّل حكم الأمر المخدوم، وحكم هذه حكم المأمور الخادم لتلك.

الحــــواش

والإحساس الموجود في الإنسان وغيره من الحيوان: إمّا إحساس بالحواش الظاهرة: وإمّا إحساس بالحواش الباطنة.

> الحـــواش الظاهرة

والحواسّ الظاهرة على حسب ما وجدناه ــ لا على وجه الجزم بأنّه لايمكن غيرها أو لم يوجد ــ خمسة:

> اللمس ومــدركاته

الحاسّة الأولى: اللمس.

وهو أهمّها للحيوان. إذ لا يصحّ أن يفقده. ويكون حيّاً فيما نجد. وذاك لأنّ الحيوانات التي نشاهدها. تركيبها الأوّل مـن ذوات الكـيفيات المـلموسة. ومزاجه منها. وفساده باختلافها.

والحسّ طليعة للنفس. ويجب أن يكون للطليعة قوّة تدلّ على ما يدفع به الفساد. ويحفظ به الصلاح. وذلك هو الحمواس. ويبعد أن يكــون حــيوان له

١) المحرّكة: الحركة ، مج

حس اللمس ولا قوة محرّكة فيه. لأنّه إن أحسّ بالموافق طلبه. وإن أحسّ بالمنافي هرب منه.

ومدركاته هي: الحرارة والبرودة. والرطوبة واليبوسة. والملاسة والحشونة. والحفة والثقل. وما يتبع هذه كالصلابة واللين. واللـزوجة والهشــاشة وغـير ذلك.

وجاز أن تكون قوى النفس كثيرة، فيدرك كلّ ضدّين من هذه بـقوة. وجاز أن يكون إدراك التقبل والحنشن والصلب وغيرها بضرب من تـفريق التصال. أو انعصار آلة. لكن إدراك الحرارة والبرودة لا يجوز أن يكون كذلك. وإلّا لما وقع الإحساس بهما إحساساً يتشابه في جميع مواقع اللمس، بل كان يقتصر على موضع التفريق. ولا يعمّ التفريق عضواً واحداً على التشابه.

وهذه القوّة موجودة في جميع جلد البدن لشدّة الحاجة إليها. ولا يتمّ اللمس إلّا بالماسة، والمؤدّي له إلى الأعضاء هو العصب، كما شهدت بـ المباحث الطبية. وليس متعلّقاً بالعصب دون اللحم، وإلّا لكان الحسّاس شيئاً منتشراً كالليف، بل هو قابل ومؤدّ. وما كـان مـن أمـزجـة اللامسـات أقـرب إلى الاعتدال، كان ألطف إحساساً.

ولا يشعر بما كيفيته سنل كيفية العضو المدرك. فإنَّ الإدراك لا يقع إلَّا عن انفعال. والانفعال لا يقع إلَّا عن جديد. إذ الشيء لا ينفعل عن ذاته أو "عن مساوية.

الحاسّة الثانية: الذوق.

وآلته في الإنسان وما نعرفه من الحيوان هو العصب المفروش على سطح

١) هكذا في النسخ / جاء في النسخة المطبوعة: اللمس

٢) أو: و. مج ٢) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٨٧

اللسان، وهو تالٍ للمس في المنفعة، ويشبه في الاحتياج إلى الملامسة، ويفارقه في أن نفس الملامسة لا تؤدّي الطعم، بل المؤدي له فيا نجده في الإنسان هو رطوبة عذبة عادمة للطعم في نفسها، تنبعث من الآلة المسأة الملقبة. فـتؤدّي الطعوم بصحة لتكيفها بها. إلّا أن يخالطها طعم، كما في بعض الأمراض.

وأنت تعلم أنّه قد يتركّب من الطعم واللـمس شيء واحــد لا يـتميّز في الحسّ. فيصير ذلك كطعم محض كالحرافة. فإنّها تفرق وتسخّن وينفعل عنها سطح الفم انفعالاً لمسياً. ولها أثر ذوقي. ولا يجيز أ إدراكها اللمسي والذوقي.

الحاسّة الثالثة: الشرّ.

وهي في الإنسان ضعيفة. وتشبه رسوم الروائح في نفس الإنســـان إدراكَ ضعيف النصر شبحاً من بعــد.

وكثير من الحيوانات الأخرى هي أقوى إدراكاً لذلك من الإنسان. والإنسان أبلغ حيلة منها. في آثارة الروائع الكامنة.

ونجد الإحساس الشتي محتاجاً إلى انفعال الهواء. ولا يكني تحلّل البخار من ذي الرائحة، فإنّ المسك اليسير استحال أن يتبخّر تبخّراً تحصل منه رائحة منتشرة انتشاراً يمكن أن ينتشر منها في مواضع كثيرة روائح واحدة منها. مثل التي أحسّ بها أوّلاً. فالحقّ أنّ الهواء المتوسّط يتكيّف برائحة آذي الرائحة. ويؤدّبها إلى الآلة الشائة.

وحامل هذه القوّة في الإنسان هو الزائدتان النابتتان في مقدّم الدماغ. الشبهتان مجلمتي الثدي. وليست الرائحة في الهواء فقط من دون أن تكون في الجسم الذي <sup>4</sup> يضاف إليه؛ فإنّ العقل السليم يشهد بأنّه لو لم يكن في العنبر مثلاً الشم

۱) يشبه: يشبهه، صنو ۲) برائحة: بكيفية، مج

رائحة ما كانت تزداد بتبخيره.\ ولما كان الإنسان يحتال في صون البخار وضبطه عن التبرّد. ويقصد إلى تصريفه إلى العضو الشامّ. وهذا فيدلُ على أنّ للتبخير مدخلاً ما في إدراك الروائح.

السمع

الحاسّة" الرابعة: السمع.

وهي قوة مرتبة في الإنسان، وحيوانات آخر في العصب المتفرّق في سطح الصاخ، يدرك صورة ما يتأدّى إليه بتموّج أطواء المنضغط بين قارع ومقروع، مقاوم له. انضغاطاً بعنف يحدث منه صوت وحرف، فيتأدّى متموّجاً إلى الهواء المحصور الراكد في تجويف الصاخ، وتحرّكه بشكل حركته، ويماس أمواج تلك الحركة تلك العصبة. وقد سبق الكلام في كيفية إدراك الصوت والحرف.

البصر

الحاشة الخامسة: البصر.

وهي قوة مرتبة في الإنسان في العصبة الجوقة، التي تتأدّى إلى العين، تدرك بها الأضواء والألوان بانطباع مثل صورة المدرك في الرطوبة الجليدية من العين التي تشبّه البرد والجمد، فإنّها مثل مرآة، فإذا قابلها متلوّن مضيء انطبع مثل صورته فيها، كما تنظيع صورة الإنسان في المرآة، لا بأن ينفصل من المتلوّن شيء، وعبتد إلى العين، بل بأن يحصل مثل صورته في المرآة، وفي عين الناظر، ويكون استعداد حصوله بالمقابلة الخصوصة، مع توسّط الشفاف: إمّا توسّط ضرورى في الرؤية، وإمّا بوسّط اتفاق، لعدم الخلأ.

وليس المراد بحصول الصورة في العين. وفي المرآة. ولا بــانطباعها فــيهما ``

۲) الحاسة: \_، صنو ٥) فيتأدّى: \_، مج

٧) المصبة: القصبة ، مج ، تر

٩) متلوّن: بمتلوّن، مج

۱) جاء في درّة التاج: «به تبخّر» (بتبخّره)

٢) قارن: درّة التاج ج ٤ / ٨٨

٤) بتموّج: بتموّجه، صو

٦) متموّجاً: متوجاً، مج ٨) الألوان: الأصوات. صـو

۱۰) فيهما: فيها ، مج

الحصول والانطباع الحقيقيان. على أن يكون المنطبع على مقداره. وإلّا للزم انطباع العظيم في الصغير، عند إيصارنا لنصف السهاء. وكذا في المرآة. بل الصقيل شرط في ظهور تلك الصور. على وجه لا نعلم لميّنه.

ولو كانت الصورة في المرآة، لما اختلفت رؤيتك للشيء فيها إذا تبدّل موضعك، والمرآة والشيء بحالها لم ينقلا عن موضعها ولا تغيرًا؛ ونحن نجد الشجرة في الماء تختلف مواضعها باختلاف مقامات الناظرين. ويحتمل أن يحصل الانطباع حقيقة، لكن لا تنطبع صورة العظيم على مقداره. بمل على مقدار صغير، يقتضي إدراك الشيء على عظمه، وتكون على هيئة تفيد إدراك الأبعاد بين الرائي والمرئي، كما تنقش الصور على السطوح على وجمه يدرك الناظر على أعماق تلك الأجسام، وأبعاد ما بينها.

ومن شأن الأضواء والألوان المشرقة ° الانعكاسُ على مقابل ما هـي له. فإذا قابلته العين فلا بدّ من تكيفها بالضوء واللـون، ولهـذا نجـد الجـُـدر أن تستضيء بضوء ما يقابلها. وتتلوّن بلونه، كـإخضرار الجـدار وإحمـراره مـن النياب الخضر والحمر.

> نظرية خروج الشـــــعاع في الإبـصار

ويعتبر في الإيصار أيضاً خروج شعاع من العين عــلى شكــل مخــروطي. قاعدته عند المبصر. ورأسه عند العين. وعلى هذا يبتني<sup>٧</sup> علم المناظر.

ويدلَّ عليه كون الحيوانات التي تضوء عينها كثير[ة]. وهي التي ترى أعينها في الظلمة لضوئها تبصر في الليل المدلممّ. ومن قوىٰ نور عينه قوىٰ إبـصاره. ومن قلَّ قلَّ.

١) الحقيقيان: الحقيقيين، صور، مج، تر/ضبط النص قياسي

٢) للشيء: الشيء، مج ٢) والمرآة: للمرآة، صو

٤) يدرك الناظر: تدرك الناظرين، صبق ٥) المشرقة: المشفة، مج

٦) اللون: كون ، صنو

٧) يبتني/ نسخة، صمو و. تر مشوّشة في الضبط

ونور العين محسوس، فبالضرورة يؤثّر فيا يقابله استضاءة، وليس المراد بخروج الشعاع من العين الخروج الحقيقي، بل يقال له خروج بالجاز، كها يقال:الضوء يخرج من الشمس، مع أنّه قد تبيّن قبل أنّه يمتنع أن يخرج منها شيء على تقدير كون الشعاع جسماً وإن كان ذلك باطلاً، وعلى تقدير كونه عرضاً، وهو الحقّ. ثمّ كيف يتصور أن يخرج من الحدقة ما ينبسط على نصف كرة العالم، ويشغل ما بين الساء والأرض.

والكلام في الإبصار طويل. والعلم المتكفّل به. هو علم المناظر والمرايا.

إنَّ الانطباع والخسروج والشسرائيط شرط للإبصار وقد ظهر أن الانطباع وخروج الشعاع بالمعنيين المقدّم ذكرهما. كلاهما معتبران فيه مع شرائط أخر، ككون المرائي ليس في غاية القرب. ولا في غاية البعد. ولا في غاية الصغر. وأن يكون مضيئاً ومقابلاً. أو في حكم المقابل كرؤية الوجه بسبب المرآة. وأن لا يكون بينه وبين الآلة حجاب.

وهذا كلّه جاز أن يكون شرطاً في الإبصار عند تعلّق النفس بالبدن. هذا التعلّق الخصوص لا مطلقاً. وجاز أن يكون لا عطلقاً شرطاً لذلك.

ويمكن أن يكون بعض هذه ليس هو شرطاً بالذات. بل بالعرض، وذلك كالقرب المفرط، فإنّه من المحتمل أن يكون منعه من الرؤية بسبب أن الاستنارة أو النورية شرط للمرئي، فيفتقر إلى نورين: نور باصر، ونور مبصر. والجفن إذا غمض فلا يستنير بالأنوار الخارجية، وليس لنور البصر من القوّة النورية ما ينوّره، فلا يرى لعدم الاستنارة، لا لكونه قريباً، وكذا كلّ مُفرط القرب؛ والبُعد المفرط في حكم الهجاب، لقلّة المقابلة، ولعلّة كلّما كان الشيء آقرب كان أولى بالمشاهدة ما بق نوراً ومستنيراً، كالشمس لو كانت في القرب مثل الجفن.

فيما دى بالعاض

وفي المرئيات ما هو مرئي بالعرض. كالوضع، والشكل، والتفرق والاتصال. والعدد، والبعد، والملاسة والخشونة، والحركة والسكون، والشغيف والظلمة والكنافة، والفيحك والبكاء، والطلاقة والكنافة، والفيحك والبكاء، والطلاقة والعبوس، وغير ذلك. فإنّ كلّ ذلك إغًا يدرك بأن يشارك البصر قوة أخرى. أو قوى أخر، أو لعدم الإبصار، كما في الظلمة، فيكون مرئياً بالجماز. "

الحـــواش الباطنة

والحواسُ الباطنة في الإنسان على ما وجدناه وإن احتمل إمكان غيرها. لم نجده من أنفسنا خمسة أيضاً بعدد الظاهرة:

أوّلها: «الحسّ المشترك»، وآلتها النجويف الأوّل من الدماغ، وهي تدرك جميع الصور التي تدركها الحواش الظاهرة متأدّية إليها، وإليها يرجع أثرها، وفيها يجتمع، وكأنّها رواضع الحذه القوّة، ولولاها ما أمكن لنا أن نحكم أنّ هذ المشموم هو هذا الأبيض الحاضرين؛ فإنّ الحسّ الظاهر منفرد بأحدهما، والحاكم لا بدّ له من حضور الصورتين حتى يحكم بجمع أو تفريق بينها.

القوةالمصورة

وثانيها: «المصورة»، وتستى «الخيال» أيضاً، ويجتمع فيها مثل جميع المحسوسات بعد غيبتها عن الحواس الظاهرة، وهي خزانة تلك القوّة، وهي في ذلك التجويف أيضاً، وجاز كونها في موضع آخر منه.

ويدلَّ على تغايرهما أنَّ القبول بقوَّة غير القوّة. التي بها الحفظ. واعتبر ذلك من الماء. فإنَّ له قوّة قبول النقش وليس له قوّة حفظه. وكما أنَّ النفس لاتقدر

١) الشفيف: الشقيف، صو

٢) الكنافة: الكتابة، صو/في درة التاج ج ٤ / ٩١: «كتابت» (الكتابة) / وهو تصحيف
 ٣) بالمجاز: نسخة، صو مشوشة هنا
 ٤) جميع: بجميع، صو، لجميم، معج

٥) تدركها الحواس: فدركها(؟) بالحواس، مع

۰) عدرته المتواسل عدرته (۱) بالمتواس المتع ۱) جاء فی درّة التاج ج ٤ / ٩٢: «واضع»

۷) تلك: لتلك ، مج

على الحكم في الجميع إلا بقوة مدركة للجميع، فكذلك لا يقدر عليه إلا بقوة حافظة للجميع، وإلا فتنعدم صورة كلّ واحد من مدركات القوة عند إدراكها الآخر والتفاتها إليه. وبهاتين القوّتين نبصر القطر النازل خطاً مستقيماً. والنقطة الدائرة بسرعة خطاً مستديراً، على سبيل المشاهدة، لا على سبيل غيّل أو تذكر. والبصر لا يدرك إلا المقابل وهو قطرة أو نقطة؛ في قوئ الإنسان قوّة يؤدّي إليها البصر، فيشاهد ما أدّى إليها وقبل غيبوبة تلك الصورة أدّى إليها ذلك في موضع آخر، وكذلك حتى حصل من مجموع تلك الادراكات خط أو دائرة.

وكذلك النائم يرى في نومه أموراً شاهدها، لا على ما يكون عليه حال التخيّل، وكذا جماعة من المرضى وغيرهم يشاهدون مع تعطّل حواسهم الظاهرة صوراً لا يجدها الحاضرون معهم في الخارج. وربّا كانت بحيث لم توجد في الأعيان شبهها. والأمور التي يتخيّلها الإنسان في عامّة أوقاته، ليس فيها مشاهدة. وما ذاك إلّا لأنّ الإدراك بهاتين القوّتين قد يقوى، فتكون مشاهدة. ويكون ضعيفاً في الأغلب فيكون تخيّلاً.

القوّة الواهمة

وثالثها: «القرّة الوهمية»، وهي في التجويف الأوسط من دماغ الإنسان، تحكم بها النفس أحكاماً جزئية، وتدرك في الحسوسات بالحواس الظاهرة معاني غير محسوسة بها، مثل إدراك الشاة عداوة الذئب، وإدراك الكلب معنى فيمن أنعم عليه موجباً للمتابعة والخضوع له، وليس ذلك بالعين، بـل بـقرّة أخرى. وهذه لبعض الحيوان الأعجم كالعقل للإنسان.

ورابعها: ٢ «المتخيّلة»، وهمي في التجويف الأوسط أيضاً. ويحتمل أن القؤةالمتخبلة

۱) قبل: قبل، صنو ۲) رابعها: +وهي، تر

لا يكون محلّها. ومحلّ التي قبلها منه واحداً. ومن شأنها أن تركّب الصور بعضها مع بعض. وكذا المعاني. وتركّب بعض الصور مع بعض المعاني، ولذلك تفصّل الصور عن الصور، والمعاني عن المعاني وعن الصور. فيتصوّر مثلاً إنساناً يطير، وشخصاً نصفه شخص فرس، ويتصوّر الصديق عدواً والعدوّ صديقاً. وهي آلة الفكر في الإنسان، وكما هيّات الأسباب التي بها تحرّك العين في المحجر إلى الجوانب، حتى يتيسر بذلك الإبصار والتفتيش عن الغوامض. فكذلك هيّات الأسباب التي يتأتّي بها النفتيش عن الصور والمعاني المحفوظة في خزانتهها.

وهذه تسمّى عند استمال العقل «مفكّرة». وربّما تستعين عمليها بالوهم، وتسمّى عند استعال الوهم دون تصريف عقلي «متخيّلة». ولولا أنّها موجودة في كثير من الحيوانات، لما كان يرى فيها ما يرى من آثار تركيبات وتفصيلات عجيبة.

القؤة الذاكرة

وخامسها: «الذاكرة»، وهي قوّة مرتبة في الإنسان في التجويف الأخير من دماغه، من شأنها أن تحفظ أحكام الوهم، وجميع تصرّفات المتخيّلة.

ونسبتها إلى الوهم كنسبة الخيال إلى الحسّ المشترك. وهي سريعة الطاعة للنفس في التذكير. وبها يتأتى أن يستخرج عن أمور معهودة أسوراً منسية كانت تصحبها. وإنمّا سمّى الحافظ للمدركات والمتصرّف فيها مدركاً لإعانته على الإدراك. ولأنّ المدرك والحافظ والمتصرّف شيء واحد. ويصدر عنه كلّ فعل باعتبار آلة أو قرّة متعلقة بها.

وإنَّا هدى الناس إلى القضية بأنّ التجاويف المذكورة هـي الآلات في الإنسان. أنّ الفساد إن اختصّ بتجويف أورث الآفـة فـيه. كـيا دلّت عـليه

۱) بها: ــ، تر

٢) للمدركات والمتصرّف فيها...الحافظ: ـ، مج

التجارب الطبيّة، ولا يتميّز بهذا البيان موضع المدرك من موضع الحافظ. ولا تتبيّن به أيضاً موضع القوّة الوهمية. فإنّ الأطبّاء لم يتعرّضوا إلّا للمخيال الذي آلته البطن المقدّم من الدماغ، والفكر الذي آلته البطن الأوسط، المستى بـ«الدودة»؛ وللذكر الذي آلته البّطن الأخير.

الروح ومستغايرته مسبع النسفس وحامل جميع القوى النباتية والحيوانية هو الروح، وقد سبق ذكره، وعلم أنّه غير النفس الناطقة، وإن سمّيت روحاً أيضاً. وهو جسم لطيف يتولّد من القلب، ويحصل من لطافة الأخلاط وبخاريتها فما يسري منه إلى الكبد تتمّ به الأفعال النباتية؛ وما يصعد إلى الدماغ ويعتدل بتبريده يتمّ به أفعال الحسّ والحركة الارادية.

وكلُّها وصل إلى عضو هو آلة فعل. اكتسبت من مزاج ذلك العضو مزاجاً يستعدّ به لقبول قرّة تؤثّر ذلك الفعل.

وإذا وقعت سدّة تمنع من سريانه إلى عضو، بطل فعل ذلك العضو.

وإذا انجس آلى باطن البدن -كما في النوم- تعطّلت الحواس الظاهرة. وقويت أفعال الباطنة، وأفعال القوئ الطبيعية.

ولولا لطافته ما صحّ سريانه في شباك الأعصاب والعظام. وكلّ ذلك دلّت التحارب الطبية عليه.

والكلام في كون هذه القوىٰ استعدادات تتعلّق بأعضائها أو غير ذلك وفي كونها تتمّ بأمور سهاوية. وفي كون مبدئها واحداً أو أكثر. هو على قياس ما قيل فى القوىٰ النباتية.

وانطباع الصور المتخيّلة على ما هي عليه من المقدار العظيم في جزء مـن

۱) اکتسبت: اکتسبین ، مج

٢) كذا في النسخ / ولم يستعمل هذا المصدر في لفة العرب من مادة «جسّ»، جسّ بعيته: أي
 أحد النظر إليه لينيئنه

الدماغ مستحيل، بل إدراك تلك الصور هو على مثل ما قيل في الإبصار.

إنّ صدور بعض الأمور المــــادّية مرهون بأمـر مفارق

والأمور الإلهامية للأطفال ولكثير من الحيوانات العجم. كقصد الثدي وامتصاصه، وتغييض العين عندما يقصد بالإصبع، وكحضان الطائر للبيض، وتغذية الفراخ بالزق، وكتجنّب كثير من المؤذيات والاهتداء إلى كثير من النافعات، دال على أن هذه الأشياء، بمعاونة أمور غائبة عنّا غير النفوس المتعلّقة بهذه الأبدان. فإنّا نعلم قطعاً أنّ الإنسان الكامل العقل لو خلق دفعة على كيال عقله، لما اهتدى بعقله في تلك الحالة التي تناول الثدي، ولا إلى كثير من أفعال العجم من الحيوان، وإذا لم يكف العقل التامّ في الاهتداء إلى هذه وأمنالها. فكيف ما هو دونه.

وممًا يدلَّ على افتقار النفس في ملاحظتها للصور الحسية والخيالية إلى أن تكون مرتسمة في أمر مادّي تلاحظ الصور فيه. وتكون آلة للنفس في إدراك تلك الصور أو كالآلة لها في ذلك. هو أنّا نتخيّل كبيراً وصغيراً من نوع واحد: وليس التفاوت للنوع. فإنّه واحد. ولا للمأخوذ عنه تلك الصورة. فقد تكون مأخوذة لا عن أمر خارجي. فليس إلّا لحلّ متقدّر.

ونحن إذا تختلنا شكلاً صليبياً على مقدار ما مثلاً، فإنّا نفرَق بين ما على البين واليسار. وليس التيامن والتياسر باعتبار ما منه، فقد لا يكون ذلك الشكل مأخوذاً عن أمر في الخارج، ليكون يمينه ويساره عن يمينه ويساره، ولا لاختلاف النوع، فإنّ نوعها واحد، ولا لثيء من الأعراض، لأنّا نفرض تساويها فيها. ولا مدخل لها في التيامن والتياسر. وليس لوضع يمين ويسار كلّيين، فإنّ المدرك الخيالي يدركه متشخّصاً. فليس إلّا لوضع حامله. ولوحسلت صورة الامتداد المعين الذي لا وجود له في الأعيان في مجرّد عن المادة،

١) تلاحظ: تلاحظه ، مج

٢) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٩٧: «و كليّت» (و كلية)

لما اجتمع ما يفرض من أجزاء له في محلّ واحد. إذ لا يسبق لسلك الأجزاء ترتيب وحجم، فلا بدّ من تقدّر، وقد فرض مجرّداً: هذا محال.

إنَّ النَّهُ ال تحتاج في إدراك الصور الوهمية إلى الة جسمانية ولكون الصورة الوهمية لا تدرك إلا في صورة حسية أو خيالية افتقرت النفس في ادراكها أيضاً إلى آلة جسمانية. ولا يقدح في ذلك كون الهيولى لا مقدار لها في حدّ ذاتها، مع أنّ الجسمية

ولا يقدح في ذلك كون الهيولى لا مقدار لها في حدّ ذاتها. مع أنّ الجسمية والمقدار ينظيمان فيها: فإنّ الهيولى لا تتحصّل موجودة إلّا بهها. فلا توجد إلّا ولها وضع. وذلك بخلاف النفس. وكلّ مجرّد فإنّه لا يجوز كونهـا ذات وضع ألبتة.

## القصل الرابع'

## في القوى التي لا نعلمها حاصلة لغير الإنسان من الحيو إنات الآخر

النفس الناطقة قواها

النفس الناطقة الإنسانية تنقسم قواها إلى قوّة عملية وقوّة نظرية. وكـلّ واحدة من القوّتين تسمّي «عقلاً» بالاشتراك.

> العقل العملي وتسيها

فالعلمية قوّة هي مبدأ حركة بدن الإنسان إلى الأفاعيل الجزئية الخاصة بالرويّة، على مقتضى آراء تخصّها صلاحية.

ولها: نسبة إلى القوّة النزوعية، ومنها يتولّد الضحك والخيجل والبكاء ونحوها.

ونسبة إلى الحواسّ الباطنة. وهي استعالها في استخراج أسور مصلحية وصناعات وغيرها.

ونسبة إلى القوّة النظرية، ومنها تحصل المقدّمات المشهورة.

وهذه القوّة هي التي يجب أن تنسلّط على سائر قوي البدن. على حسب ما توجبه أحكام القوَّة الأخرى. حتى لا تنفعل عنها ألبتَّة. بل تنفعل هي عنه. وتكون مقموعة دونه. لثلًا يحدث فيها عن البدن هيئات انقيادية مستفادة من الأمور الطبيعية. هي التي تسمّى «أخلاقاً رذيلة». بل يجب أن تكون غير منفعلة ألبتة وغير منقادة. بل متسلّطة. فيكون لها " «أخلاق فضيلية» أ

والنفس وقوىٰ البدن كلِّ منها ينفعل عن الآخر، ولولا ذلك لما كان بعض

۱) قارن: درّة التاج ج ٤ / ۹۷ ۲) لها: \_ ، مج

٢) تتسلّط: تسلّط، صو

٤) لها: \_، مج

الناس أشدَ غضباً. ونحوه من الملكات من بعض. ولما كان من يتفكّر في عظمة اللّه تعالى وجبروته ينفعل بدنه عن ذلك.

والنفس جوهر واحد، وله نسبة وقياس إلى جـنبتين: جـنبة هـي تحـته. وجنبة هي فوقه. وله بحسب جنبة قوّة بها تتنظم العلاقة بينهما. فهذه القـوّة<sup>،</sup> هـى التى لها بالقياس إلى الجنبة التى دونها. وهو البدن وسياسته.

مراتب العقل النظري والقوّة النظرية هي: القوّة التي لها بالقياس إلى الجنبة التي فـوقها لتـنفعل وتستفيد منه. وتقبل عليه أ، كما يتبيّن لك ذلك فيا بعد. ويجب. أن يكون هذا الوجه دائم القبول أمّا هـناك والتأثر مـنه. ولهـذه في إدراك النظريات مـن المعقولات مراتب أربع؛ وذلك لأنّ الشيء الذي من شأنه أن يقبل شيئاً قـد يكون بالقوّة قد تكون قريبة، وقد تكون بعيدة.

العقل الهـــيولاني فأول المراتب: هو الاستعداد المطلق الذي الم يخرج إلى الفعل منه شي، ولا أيضاً حصل ما به يخرج إلى الفعل، كقوّة الطفل على الكتابة. فإذا كان حال النفس بالنسبة إلى قبول المعقولات هذه الحال، سمّيت به «العقل الهيولاني». تشبهاً لها بالهيولى الأولى التي ليست بذات صورة، وهمي موضوعة لكلّ صورة.

العـــــقل يـــالملكة وثاني هذه المراتب: أن لا يحصل للشيء إلّا ما يمكنه بـ أن يـتوصّل إلى اكتساب الفعل بلا واسطة. كقوّة الصبي الذي ترعرع. وعرف القــلم والدواة وبسائط الحروف على أن يكتب.

ونظير ذلك في النفس بالقياس إلى معقولاتها المكتسبة بالنظر، أن يحصل

۱) القوة: ـ ، صنو، تر ۲) عليه: عنه ، مج

٣) الذي: + لا، مج

فيها من المعقولات الأولية ما يمكنها أن تستوصل منها وبها إلى المعقولات الثانية. وحينئذ تسمّى «عقلاً بالملكة». وإن كانت بالقياس إلى ما قبلها بالفعل. والانتقال من الأوائل إلى الثواني قد يكون بالفكر. وقد يكون بالحدس. بأن يتمثّل الحدّ الأوسط في الذهن دفعة: إمّا عقيب طلب وشوق من غير حركة. وامّا من غير اشتياق وحركة، ويتمثّل معه المطلوب وما يلزمه.

فلا فرق بين الفكر والحدس إلّا وجود الحركة في الفكر وعدمها في الحدس. وكلاهما يحتلف فيه الناس في قلّته وكثرة، وبطئه وسرعته. وكما تجد جانب النقصان ينتهي إلى عديم الحدس، وغير منتفع بالفكر فأيقِنْ أنّ الجانب الذي يلي الزيادة يمكن انتهاؤ، إلى غني في أكثر أحواله عن التعلّم والتفكّر.

العقل بالقعل

وثالث المراتب المذكورة: هو أن يكون له أن يفعل متى شاء من غير حاجة إلى الاكتساب، بل يكفيه عن نقصه فقط. كقوّة الكاتب المستكمل للصناعة. ا إذا كان غير كاتب بالفعل.

ونظيره في النفس، أن تحصل لها الصور المعقولة المكتسبة. بعد المعقولة الأزلية، إلّا أنه ليس يطالعها ويرجع إليها بالفعل؛ بل كأنّها عنده مخزونة، فمتى شاء طالعها. فعقلها وعقل أنّه عقلها. ويستى «عقلاً بالفعل». وإن كان بالقوّة إذ قيس إلى ما بعده. إلّا أنّه قوّة قريبة إلى الفعل جدًا.

العقل المستناد

ورابع تلك المراتب أ: هو أن يتحصّل بالفعل ما كان الاستعداد استعداداً له. كالمستكمل لصناعة الكتابة في حال مباشرته لها. وهذه هي الفعل المطلق. ويحصل للنفس إذا كانت الصورة المعقولة حاضرة لها. وهي مطالعة ألما بالفعل وعاقلة <sup>4</sup> بالفعل وابخًا عاقلة لها كذلك. وتستى حينئذٍ «عقلاً مستفاداً». وإنّخا

١) للصناعة: الصناعة، مج٣) هكذا في النسخ

المراتب: بالمراتب، صو
 عاقلة: عافه، تو

سمّى مستفاداً لما سيتّضح فيها بعد أنّه إغّا يخرج إلى الفعل. بسبب يخرج إليه. إذا اتّصل به نوعاً من الاتّصال.

فهذه هي مراتب العقل النظري. وإطلاق لفظة العقل عليها بالاشتراك أنضاً.

إنَّ جـــمع القوى تخدم العقل المســـتفاد "وعند العقل المستفاد يتم الجنس الحيواني والنوع الإنساني، وهو الرئيس المطلق والغاية القصوى، وكل القوئ خادمة له. ألست ترى كيف يخدمه العقل بالفعل الخدوم للعقل بالملكة، المخدوم للعقل الميولاني: المخدومات كلّها للعقل العملي. إذ الغاية من العلاقة البدنية هي تكيل العقل النظري، والعقل العملي هو المدبر لتلك العلاقة. وهو مخدوم للوهم المخدوم لقوّة بعده، هي الحافظة، وأخرى قبله هي المتخيّلة وسائر القوى الحيوانية. ثم المتخيّلة تخدمها قوّتان مختلفتا المأخذين. فالقوّة النزوعية تخدمها بالانتهار، فإنها تبعثها على التحريك. والقوّة الخيالية تخدمها بعرضها الصور المخزونة فيها المهيّئات القبول التركيب

ثمٌ هذان رئيسان لطائفتين:

أمّا القوّة الخيالية فإنّه يخدمها الحسّ المشترك المخدوم للحواس الظاهرة. ` وأمّا القوّة الغزوعية فتخدمها الغضب والشهــوة '. وهـــا مخــدومان للــقوّة الحرّكة في العضل. وههنا تفني القوّة الحيوانية.

إنّ القسوى النبائية تخدم القوى الحسوانية

ثمّ القوئ^ الحيوانية بالجملة تخدمها القنوى النباتية. وأوّلها وأرأسها

۱) فيما: ممّا، مج

٨) القوى القوة ، تر

۲) قارن: *درّة التاج* ج ۲ / ۱۰۰ ۶) بمرضها: بمضها، مج

٣) مختلفتا: مختلفاً ، صنو ، ثر ٥) المهيئات: المهيأت ، صنو ، مج

٦) الظاهرة: للظاهرة، صو

٧) الغضب والشهوة: الشهوة والغضب ، صبق ،

٩) القوى : القوّة ، تر

المولدة، ثمّ المربّية تخدم المولدة، ثمّ الغاذية تخدمها جيعاً. ثمّ القـوى الطبيعية الأربع تخدم هذه. والهاضمة تخدمها من جهة الماسكة، ومن جـهة الجـاذبة والدافعة. وتخدم جيمها الكيفيات الأربع. لكنّ الحرارة تخدمها البرودة. وتخدم كلاهما البيوسة والرطوبة.

وجاز أن تكون النظرية والعملية مجرّد اعتبارين للمنفس لاغمير. وجماز كونهما بسبب قوى ثابتة في النفس أو هيئات.

> تأثير القوى البدنية على النفس

ولا مانع أن يكون كهال القوتين ونقصانهها بسبب استعدادات تلحق من القوى البدنية، وأحوال المتخيّلة وكثرة النفات النفس وقلّته إلى أحد الجانبين، أعني العالي والسافل. ولأحوال المزاج فيه مدخل، كها قد يكون بعض الناس مزاجه يناسب الغضب\ أكثر، وبعضه الأمور الشهوانية، وهكذا الخوف والغمّ وغيرها. ولا يعرض ذلك للنفس من حيث جوهرها. بل بعضه يعرض للبدن من حيث هو ذو نفس، كالنوم واليقظة والعلم: وبعضه للنفس من حيث هو ذو بدن، كالشهوة والغضب. وللمباديء الغائبة عنّا فيا يحدث في النفس مدخل عظيم. قد سبق منه أغوذج.

إنَّ النَّــفس أصل القوي

والنفس هي أصل القوى كلّها. وليس فينا نفس إنسانية وأخرى حيوانية وأخرى حيوانية وأخرى نباتية. لا يرتبط فعل بعضها بغعل بعض، فإنّ لك أن تقول: أحسست فغضبت، وأدركت فحرّكت: فبدأ الجميع «أنت»، و«أنت» نفس شاعرة، القوى من لوازمها، وهي بجملتها آلات لها. إذ الحرّكة ليست إلّا لجلب النافع، أو دفع الضارّ، والمدركة ليست إلّا كالجواسيس التي تقتنص الأخبار، والمصورة والذاكرة هي تحفظها، وعلى هذا حال جميع القوى إذا اعتبرتها، وكذا كل عضو من البدن، فإنّه إنّا أعد لغرض يرجع إلى النفس.

كيف تـ تعلّق بــــــالبدن الواحـــــد نفسان ولست أمنع بهذا القول أن تتعلّق بالبدن الواحد نفسان. أو نفوس تستكمل به استكمالاً منا، ونحن لا نعلم بها.

وجاز أن تكون هذه النفوس متفاوتة في رتبة الاستكمال وتسنتهي الرتب إلى نفس واحدة، هي رئيسة الكلّ. ولعلّ هذه النفوس هي القوئ المطيعة لهذه الرئيسة.

إنّما الذي لا يجوز هو أن تتعلّق نفسان ببدن واحد تعلّقاً هو كهذا التعلّق الذي نجده لنفسنا مع بدننا. فإنّه لو أمكن ذلك لوجب اختلاف أحوال البدن بأن يحصل فيه المتقابلان معاً. كالحركة والسكون والنوم واليقظة.

والذي نجزم به ونتحققه آهـ و أن جميع إدراك اتنا وتحريكاتنا الإرادية الصادرة عن إدراكنا. هي لنفس واحدة مدركة بجميع أصناف الإدراك ات لجميع أصناف المدركات. ولولا ذلك لما حكمت ببعض المدركات على البعض، فإنّ الحاكم على شيء بشيء، يجب أن يكون مدركاً لكلّ منها. وأن كان بعضه بآلة بدنية، وهي الموصوفة بالشهوة والنفرة واللذّة والألم والارادة والقدرة والفعل.

ولو لم يكن الأمر كذا، لما لزم من إدراكها حصول هذه الأشياء، ولا ارتبطت به هذا الارتباط، الذي نجده من أنفسنا. وهذا عند التأمّل له والتنبيه عليه. أولى عند العقل، لا حاجة إلى اكتسابه ببرهان.

## الفصل الخامس

في المنامات والوحي والإلهام، والمعجزات والكرامات والآثار الغريبة الصادرة عن النفس، ودرجات العارفين ومقاماتهم وكيفية ارتياضهم\

> إثبات الاطّلاع على المفيبات

دلّت التجربة على أنّ للنفس الإنسانية أن تطّلع على بعض المغيبات في حالة النوم. فن الناس من جرّب ذلك من نفسه، ومنهم من جرّبه من غيره؛ فإنّ خلقاً كثيراً يستحيل التواطؤ في حقّهم على الكذب. يحكون عن أنفسهم رؤيا [و] منامات يقع لنا عينها، أو تفسيرها."

وقد يتَفق لجهاعة من الممرورين والجمانين مثل ذلك في حال اليقظة. وأكثره عُ يعرض لهم عند أحوال كالصرع والغشي، تفسد حركات قمواهم الحسية. واطراد ذلك أفادنا أنَّ لقلّة الشواغل الحسية مدخلاً عظيماً في تلقي الغيب من مفيده.

وبهذا علم أنّ التفات النفس إلى جانب البدن مانع لها عن تلقيّ المغيبات. وأنّها متلقّية لفيب من الجانب الأعلى، ولهذا قد يستعين بعضهم في تلقيّ الغيب بأفعال محسيرة للحسّ الظاهر، موقفة للخيال؛ فيستعدّون بـذلك للسلقيّ ما يتلقّونه منه، بحسب الاستعداد الخصص له.

۱) قارن: مرّة الشاج ج ۴/ ۱۰۳

۲) جاء في درّة التاج: «تعبير آن» (تعبيرها)

٤) أكثره: أكثر ما، مج

٦) لغيب: فلغيب(؟) ، صنو

٢) حالة: حال ، مج

٥) العشية: \_، صنو ، تر ٧) بذلك: بدون ، مج والمدركات التي تدركها النفس في حالة النوم وما يجري مجراه من الأحوال التي نتهت عليها:

إمّا أن يكون إدراكها بسبب اتصال النفس بعالم الغيب. عندما يحصل لها فراغ مّا عن شغل الدن. أو لا يكون ادراكها كذلك.

فإن كان الأوّل فذلك الإدراك إمّا أن يكون عند كون الإنسان ناغاً؛ أو عند كونه يقظان.

ما رأت النفس فسي النسوم فأما الذي عند النوم فسببه ركود الحواش، بسبب انحباس الروح الحاملة لقوة الحسّ عنها. لأنّ النفس لا تزال مشغولة بالتفكّر فيا تورد الحواس عليها. فإذا وجدت فرصة الفراغ، وارتفع عنها المانع، استعدّت للاتصال بالجواهر الروحانية، فإنطبع فيها ما في تلك الجواهر من صور الأشياء لا سيًا ما هو أليق بتلك النفس من أحوالها، وأحوال ما يقرب منها من الأهل والولد، والبلد.

و يكون انطباع تلك الصور في النفس منها عند الاتصال. كانطباع صورة مرآة في مرآة أخرى تقابلها عندارتفاع الحجاب بينهها. وقد عرفت ما المراد بالانطباع ههنا. وأنه يطلق مجازاً. لاحقيقة.

وهذا دليل على أنَّ تلك الجواهر غير محتجبة عن أنفسنا بحجاب ألبتّة من جهتها. إنّا الحجاب هو في قوانا: إمّا لضعفها. وإمّا لاشتغالها بغير الجـهة التي عندها يكون الوصول إليها.

وإذا لم يكن أحد المعنيين. فإنّ الاتّصال بها سبذول. وليست ممّا تحـتاج. أنفسنا في إدراكها إلى شيء غير الاتّصال بها ومطالعتها.

ثمّ إنّ تلك الصور إمّا أن تكون كلّية أو جزئية.

فإن كانت كلّية، فإمّا أن عنبت، أو تنطوى سريعاً.

۱) انجباس: انجناس، صو، تر ۲) بینهما: بینها، مج ۲) ما: ــ ، مج ع) أن: ــ ، مج

فإن ثبتت فالمتخيلة، لما فيها من الفريزة المحاكية والمنتقلة من شيء إلى غيره، تترك ما أخذت، وتورد شبهه أو ضدّه أو مناسبه؛ كما يعرض لليقظان من آنه يشاهد شيئاً، فينعطف عليه التخيل إلى أشياء أخرى، يحضرها ممّا يتصل به بوجه ينسبه الشيء الذي أدركه أوّلاً، فيعود على سبيل التحليل بالتخمين إليه. بأن يأخذ الحاضر ممّا قد يؤدّي إليه الخيال، فينظر أنّه حضر في الحنيال تابعاً لأيّ صورة تقدّمته، وتلك لأيّ [صورة] أخرى، وكذلك حتى ينتهي إليه، ويتذكّر ما نسبه ذلك، وهو تحليل بالعكس لفعل التخيل. حتى ينتهي إلى الشيء الذي تكون النفس شاهدته حين اتصالها بذلك المالم، فأخذت المتخيّلة تنتقل عنه إلى أشياء أخرى.

فإذا حاكت المتخيّلة تلك المعاني الكلّية التي أدركتها النفس بصور جزئية. ثمّ انطبعت تلك الصور ° في الخيال. وانتقلت إلى الحسّ المشــترك. فــصارت مشاهدة:

فإن كان المشاهد شديد المناسبة لما أدركته النفس من المعنى الكلِّي. حتَّى لا تفاوت بينهما إلّا بالكلّية والجزئية. كانت الرؤيا غنية عن التعبير.

وإن لم يكن كذلك فإنًا هناك مناسبة يمكن الوقوف عليها والتنبّد للها. كها إذا صوّر المعنى بصورة لازمة أو ضدّه. احتيج حينئذٍ إلى التعبير.

وفائدة التمبير هو التحليل بالعكس على الوجه المذكور. حتى ترجع من الصور^ الخيالية إلى المعاني النفسانية. وإن لم تكن هناك مناسبة. فتلك الرؤيا<sup>؟</sup> ممّا تعدّ فى أضغاث الأحلام.

و إن كانت الصور التي أدركتها النفس من تلك المبادي جزئية. فقد تثبت

۱) تترك: بترك، صوء ش (هكذا أيضاً يمكن أن يقرأ ما فيهما)
 ۲) شبهه: شبهه، مج

ه) الصور: الصورة، مج

٧) التنبه: التنبيه، صبق، مج

٩) الرؤيا: الزوايا، مج

۱) سبهه: شبیهه ، مج ٤) نسیه: پشبه ، مج

٦) فإن: كان، مج

٨) الصور: الصورة، مج

تلك الصورة، وقد لا تثبت.

وإن كانت المتخيّلة غالبة، أو إدراك النفس للصور ضعيفاً. سارعت المتخيّلة بطبعها إلى تبديل ما رأته النفس بمثال. وربّا بدّلت ذلك المثال بآخر. وهكذا الى حين اليقظة.

فإن انتهى إلى ما يمكن أن يعاد إليه، بضرب من التحليل. فهو رؤيا تغتقر إلى التعبير: وإلّا فهو من أضغاث الأحلام أيضاً.

هذا حال ما تتلقّاه ٢ النفس من تلك المبادئ عند النوم.

ما رأت النفس فسى اليسقظة وأمّا ما تتلقّاه عند اليقظة على<sup>٣</sup> وجهين:

أحدهما: أن تكون النفس قوية وافية بالجوانب المتجاذبة. لا يشغلها المدن عن الاتصال بالمبادئ المذكورة، وتكون المتخيلة قوية بحيث تقوى على استخلاص الحس المشترك عن الحواش الظاهرة، ولا ميعد أن يقع لمثل هذه النفس في اليقظة ما يقع للنائمين من غير تفاوت.

فمنه ما هو وحي صريح. لا يفتقر إلى تأويل.

ومنه ما ليس كذلك فيفتقر إليه. أو يكون شبيها بالمنامات التي هي أضغاث أحلام. إن أمعنت المتخيّلة في الانتقال والمحاكاة.

وسبب مشاهدة المتخيّلات هو أنّ القوّة المتخيّلة كالموضوعة بين قـوّتين مستعملتين لها. سافلة وعالية.

فالسافلة هي الحسّ. وإنه يورد عليها صوراً محسوسة. يشغلها بها.

١) سارعت: شارعت(؟)، مج
 ٢) تتلقّاه: تبلقاء، صو
 ٣) على: فعلى، مج
 ٤) لايشغلها: لاشغلها، تر

٥) ولاً: فلا، مَج

٦) جاء في درّة الناج ج ٤ / ٧٠٪ «حسّ مشترك» (الحسّ المشترك) / وهو الصحيح

والعالية هي العقل. فإنّه يصرفها عن تخيّل الكاذبات التي لا يوردها الحسّ عليها. ولا يستعملها العقل فيها.

واجتاع هاتين القوتين على استعالها يحول بينها وبين التمكّن من إصدار أفعالها الخاصة بها على التمام، حتى تكون الصور التي تحدثها بحيث يحسّ بها بالحسّ المشترك مشاهدة. فإذا أعرض عنها إحدى القوتين. لم تبعد أن تقاوم الأخرى في كثير من الأحوال، فلم تمنع عن فعلها تلك المنعة. فتارةً تتخلّص عن مجاذبة الحسّ. فتقوى على مقاومة العقل. وتمعن فيا هو فعلها المخاص غير منتفت إلى معاندة العقل. وهذا في حال النوم عند إحضارها الصورة.

وتارةً تتخلّص عن سياسة العقل، عند فساد الآلة التي يستعملها العقل في تدبير البدن، فتستعلى على الحسّ، ولا تمكنه من شغلها، بل تمعن في إثبات أفاعيلها، حتى يصير ما ينطبع فيها من الصور كالمشاهد لانطباعه في الحواس، على الوجمه الذي ينفهم منه الانطباع، وقد عرفته، وهذا في حال الجنون والمرض، وقد يعرض مثله عند الخوف لما ينعرض من ضعف النفس، وانخذا لها واستيلاء الظن والوهم المعينين للتخيّل على العقل .

وثانيهها: أن لا تكون النفس قوية على الوجه المقدّم ذكره. فتحتاج إلى الاستعانة حال اليقظة، بما يدهش الحسّ. ويحيّر الخيال كها سبق. وفي الأكثر إغًا يكون ذلك في ضعفاء العقول. ومن هو في أصل الجبلَة إلى الدهش والحيرة

٥) على العقل: \_، تر

١) التمكن من إصدار: الممكن من اضداد، مج

۲) يخش: يخسن، صنو

٣) كالمشاهد: كالمشاهدة، مج/ درّة الناج ج ٤ / ١٠٨: « كالمشاهدة»

٤) انخذالها: انخزالها، صنو، مج، تر

٦) يحيّر: يجير (؟)، صو، مج

ما هو.`

وقد يستعين بعض من يستنطق بالغيب بالعدو المسرع. فلا يزال يلهث فيه. حتى يكاد يغشى عليه. لا ويضبط ما يتكلّم به. وربّما استعان بعضهم بـ تأمّل منيه شيء شفاف مُرعش للبصر. أو مدهش إيّاه بشفيفه. أو بتأمّل للطخ من سواد برّاق. أو بشيء " يتلألا أو يتموّج. "

و يعين على ذلك أيضاً إيهام مسيس الجنّ. والإسهاب في الكلام المخــلط. وتركيب أصباغ مفرّجة ^ وتبخيرات. وهــذا كــلّه نـقص وإخــلال بــالقوى وافسادها وتعطيلها ^ وليس محمود عند العلماء.

وقد يجتمع ضعف العائق، وقوّة النفس بالتطريب، كها لكثير من المرتاضين من أولى الكدّ والرقص والتصفيق وتدوير الرؤوس. وما شاكل ذلك. مما يفعله بعض المتكفّنة.

وإن كان الثاني. وهو أن لا يكون إدراك النفس للمدركات المذكورة بسبب اتصالها بذلك العالم. لما يحصل لها من الفراغ عن البدن.

فهذا إن كان في حالة النوم فهو الذي يقال له: أضفاث أحلام. وهو المنام الكاذب. وقد ذكر له أسباب ثلاثة:

أسياب المنام الكاذب السبب الأوّل: أنّ ما يدركه الإنسان في حال اليقظة من المحسوسات تبقى صورته في الخيال. فعند النوم تنتقل من الخيال إلى الحسّ المشترك فيشاهد: إمّا هو بعينه إن لم تتصرّف فيه المتخيّلة، أو ما يناسبه إن تصرّفت فيه.

۱) درّة الناج ج ٤ / ۱۱۸: «حيرت نزديك باشد» (الحيرة قريب)
 ٢) قارن: شرح الإشارات ج ٤١١/٣

بتأمّل: يتأمّل، صو 0) بشيء: شيء، مج
 بتمرّج: يعوج. صو ۷) قارن: شرح الإشارات ج ۲۱۱/۳

٨) بتأمّل ، صو ٩) تعطيلها: يعطيلها، مج

السبب الثاني: أنّ المفكّرة إذا ألفت صورة انتقلت تلك الصورة منها عند النوم إلى الحيال. ثمّ منه إلى الحسّ المشترك.

السبب الثالث: إذا تغير مزاج الروح، الحامل للقوة المنخيلة، تغيرت ا أفعالها بحسب تلك التغيرات. فن غلب على مزاجه الصفراء حاكته بالأشياء الصفر؛ وإن كانت فيه الحرارة حاكته بالنار والحمام الحاز؛ وإن غلبت البرودة حاكته عبالتلج والشناء؛ وإن غلبت السوداء حاكته بالأشياء السود والأمور الهائلة المفزعة.

وإغًا حصلت هذه وأمثالها في المتخيّلة، عند غلبة ما يوجبها، لأنّ الكيفية التي في موضع ربّا تعدّت إلى الجاور له، أو المناسب كما يتعدّي نور الشمس إلى الأجسام بمعنى أنه يكون سبباً لحدوثه، إذ خلقت الأشياء موجودة وجوداً فائضاً بأمثاله على غيره.

والقوّة المتخيّلة متعلّقة بالجسم المتكيّف بتلك الكيفية. فـتتأثّر بــه تأثّـراً يليق بطبعها، وهي ليست بجسم، حتى نقبل نفس الكيفية المختصّة بالأجسام. فتقبل منها ما في طبعها قبوله. على الوجه المذكور.

وإن كان أمثال هذه الأشياء حاصلاً في حال اليقظة. فربًا سمّـيت أسوراً شيطانية كاذبة.

وما يرى من الغول والجن والشياطين فقد يكون من أسباب باطنة تخيّلية. وكونها كذلك لا ينافي وجودها الخارجي؛ لأنّ الخيال ربّما أظهرها وإن لم تكن منطبعة فيه كها تظهر المرآة صورها. وإن كانت غير منطبعة فيها لما مرّ.

١) السبب: والسبب، مج

٢) السبب: والسبب، مج

٣) تغيّرت: تعريت(١) . مج

٤) حاكته: حاكيه، مج

٥) حاكته: حاكيه ، مج

٦) إذ خلقت الأشياء... المتخيّلة: \_، مج

تلقّی المغیبات في حالتی النـوم والـــــقظة وما يتلقّ من المغيبات في حالتي النوم واليقظة. قد يرد على وجوه: فإنّه قد يرد بسهاع صوت: إمّا لذيذ وإمّا هائل.

وقد يرد مكتوباً أو مخاطباً به من إنسان أو ملك\ أو جني أو حيوان أو تمثال صناع, أو هاتف غائب أو غير ذلك.

وقد يكون ضرباً من الظنّ القوى أو النفث في الرُّوع.

وقديشاهد صورة الكائن بعينه

وقد يكون على وجوه أخرى.

ما يرى النائم

وما يراه النائم في خياله هو مثل ما يراه المستيقظ، لكنّ المستيقظ لوقوفه على أحكام اليقظة يحكم بأنّ أحد مراتبه واقع. والآخر غير واقع. والسائم لغفوله عن الإحساس يحسب أن الواقع هو الذي يراه في خياله. وهو غلط ً النفس من عدم التمييز بين الشيء ومثاله حال الذهول عن الشيء.

وحُكم مَن به سرسام. أو ما يجري مجراه. حكم النائم في ذلك.

تأثير النفوس القوية في العالم وبيان علّته وقد تكون النفس قوية فتؤثّر في أجسام عالم الكون والفساد، "غير بدنها، كها تؤثّر في بدنها وان لم تكن منطبعة فيه.

فجاز أن تحيل الهواء إلى الغيم، فتحدث مطراً. إننا بقدر الحاجة، أو أزيد. كالطوفان. وجاز أن تؤثّر في إحداث زلازل. وإزالة أمراض. ودفع موذيات. وأمثال ذلك ممّا لا يأخذ في طريق الممتنع الصريح.

وسبب ذلك، ما علمته من أنّ الأجسام مطبعة للنفوس، وأنّ نفس الإنسان من جوهر المبادي العالية الروحانية. والبون الحاصل بينها وإن كان كبون ما بين السراج والشمس أو أبعد من ذلك، فهو عنير مانع من المشابهة. والبدن

٢) غلط: غلظ ، صبو

٤) فهو: هو ، صنو ، تر

٢) ملك: فلك، صبو، تر٣) الفساد: + في، مج

هو عالم النفس، وطبيعته هي من عنصر العالم؛ فكما ْ تؤثّر تـلك المبادئ في العالم، كذلك تؤثّر النفس التي قويت، حتّى جاوز تأثيرها بدنها فيه.

وكما أنَّه يحدث في بدنها بما تتمثَّله من صورة المعشوق في الخيال مزاجً. يحدث ريحاً عن المادّة الرطبة في البدن، وتحدره إلى العضو المعدّ له، فيحصل به الإنعاظ. ٢ ومن الصورة الغضبية مزاج آخر. ممّا كان من غير محـيل؛ ظـاهر. كذلك يحدث عنها في عالم العناصر تحريك وتسكين وتكثيف وتخلخل. يتبع ذلك سحب ورياح وصواعق وزلازل ونبوع مياه وعيون. ومـا أشـبه ذلك. وكذلك قد تؤثّر في القوىٰ الجسمانية التي لحيوانات أخرى. أو لإنسان آخر.

ولولا العلاقة الطبيعية بين النفس وبدنها الخاصّ بها لكان تأثيرها فسيه. كتأثيرها في غيره، إذ اليست منطبعة فيه، ليكون تأثيرها فيه بسبب الانطباع، وإنَّما هي عاشقة له بالطبع. وهذه العلاقة العشقية هي التي يقصر تأثيرها عليه في الأغلب.

وإذا قويت النفس صارت كأنّها نفس مّا للعالم أو لبعض أجسامه. لا سمّا إذا كان ذلك الجسم أولى به. لمناسبة تخصه مع بدنه كملاقاته إيّاه. أو إشفاقه عليه، أو لضرب آخر من الأوّلوبية. وليس من شرط المسخّن أن يكون حارّاً.٧ ولا المبرّد^ أن يكون بارداً. ولا١ ما يقتضي شيئاً أن يكون مثل ذلك الشيء موجوداً فيه. وإنَّما يلزم ذلك في العلل التي هي مـفيدة للــوجود. كــها علمت. والنفس الشريفة إذا طلبت خيراً. و دعت اللَّه عزَّ وجل. استحقَّت

٢) الخيال: الحال، مج ۱) فكما: وكما، صبو

٣) جاء في درّة التاج ج ٤ / ١١١: «انعاط» / وهو تصحيف ٤) يمكن أن يقرأ ما في النسخ، مخيل، مختل / جاء في درّة الناج ج ٤ / ١١١: «از آنها كسي

محال ظاهر نباشد». (لا يظهر منها المحال / لا يوجب المحال) ٦) أجسامه: أقسامه، مج ٥) إذ: أو ، مج

٧) حاراً: حراً. مج ٨) المبرّد: البرد، مج

٩) ولا: والا، مج

ميئتها واستعدادها ترجيحاً لوحو د ذلك المكن، فيوحد.

والتضرّع والإنابة فقد يكونان كاسبين للنفس ـ ولو لم تكن شريفةـ استعداداً كاملاً لقبول الهداية إلى وجه الصواب، كالفكرة في إفادتها الاستعداد لقبول الفيض الفاعل للمعرفة.

ومن آثار النفوس الاصابة بالعين. والمبدأ فيها حالة نفسانية مُعجبة تؤثّر أصابة العين والسحر في المتعجّب منه إذي ظاهراً بالخاصية · فها.

> وأمثال هذه الأشياء إن كنت تحقّقتها من نفسك. أو بالتسامع التواتري. فالذي ذكر يعرفك أسبابها. وإن كنت لم تنحقَّق<sup>٤</sup> وقوعها. فما ذكر مع كـونه يعطى السبب فها هو يزيل استبعادك لها.

> ومن غرائب آثار النفوس السحرُ وهو من التأثيرات النفسانية إذا كــانت النفس شريرة، واستعملت هذه التأثيرات في الشر.

العلوم الخفية

واذا كانت الغرائب لا عجر د تأثير النفوس:

فإن كانت على سبيل الاستعانة بالفلكيات، فهي «دعوة الكواكب».

وإن كانت على سبيل تمزيج القوى السائية بالأرضية فهي «الطلسات».

وان كانت على سبيل الاستعانة بالخواص السفلية، فهي «علم الخواص». وإن كانت باعتبار النسب الرياضية فهي «الحيل الهندسية».

وإن كانت على سبيل الاستعانة بالأرواح الساذجة فهي «العزائم».

وقد يتركّب من هذه ما يحدث منه غرائب أخرى، كـجرّ الأثـقال ونـقل المياه والآلات الرقّاصة والزمّارة. فإنّ هذه يستعان علمها بمجموع الخواصّ

۲) کنت: کتب (؟) ، صبو

١) بالخاصية: بالخاصة، مع

٣) تحقَّقتها: تحقَّقها (؟)؛ صبق

جاء في درّة التاج ج ٤ / ١٣٠: «تحقيق» (تحققها)

٥) الرقاصة: الرفاصة ، صبو ؛ الرياضة ، مبع

الطبيعية والرياضية. وغرائب النفوس كثيرة، ولعلُّها كلُّها ترجع إلى ما قيل.

المسعجزات والكرامات

وقد يظهر عن العارفين أحوال خارقة للعادات، عند من لم يقف على أسبابها. وهذه الخوارق إذا اقترن بها التحدي مع عدم المعارضة، سميت «معجزات».

وإذا لم يقترن بها ذلك. سمّيت «كرامات».

فالمعجزات هي كما يفعله الأنبياء \_ صلوات الله عليهم أجمعين \_ عـند تحدّيهم. ودعواهم النبوة.

والكرامات هي كها يظهر عن أولياء اللَّه الأبرار.

لقية النبوة

والذي يدلّ على أنّ النبي يجب دخوله في الوجود. هو أنّ الإنسان لايحسن معيشته لو انفرد، لم يفتقر إلى آخر من نوعه. يكون مكفياً به. وذلك الآخر مكفيا بهذا، أو بغيره. حتى إذا اجتمعوا كان أمرهم منتظماً، فيكون هذا مثلاً ينقل إلى ذاك. وذاك يخبر لهذا، وهذا يخيط لآخر. والآخر يتّخذ الإبرة لهذا، ولذلك احتيج إلى الاجتاعات وعقد المدن. فلا بدّ من المشاركة التي لاتتم إلا بعاملة، لا بدّ لها من سنة وعدل يوجبها سانّ ومعدل، إذ لو تركوا وآراءهم. لاختلفوا عند ما يريد كلّ واحد ما يحتاج إليه ويغضب على من يزاحمه. فلا ينتظم التعاون بينهم.

ولا بدّ للسنّة من ضوابط وتوانين كلّية. تندرج جزئياتها تحتها. فينتفع بها الجميم.

ولا بدّ وأن يكون هذا السّانَ <sup>٤</sup> المقتّن لتلك القوانين إنساناً ليخاطب الناس. ويُلزمهم السنّة.

١) هي: هو، صنو، مج، تر/ضبط النص قياسي

٢) قارن: الشفاء، الإلهيات / ٤٤١ ٢ تا: + كلّ ، مج

٤) السانِّ: الشأن (؟) . صو

ولا بدّ من كونه متميِّزاً بخصوصية ليست لسائر الناس، حتى يستشعر الناس فيه أمراً لا يوجد لهم، لئلا يقع في وضع السنّة تنازع، فيبقع المحذور المذكور. وإغا يكون ذلك لاختصاصه بآيات تدلّ على أنّ السنّة من عند ربه، وتلك الآيات هي معجزاته: فنها قولية، يكون لها الحواص أطوع، وسنها فعلية يكون لها العوام أطوع، وهي لا تتم بدون القولية لضرورة الدعوة إلى الحر حنئذ.

وجوب الثـــــواب والعــــقاب و° وجب أن يعدهم بالنواب على الطاعة، ويتوعدهم بالعقاب على المعصية من عند ربّهم القدير على مجازاتهم، الخبير بما يخفونه ويبدونه.

ولولا الجزاء الأخروي لحملهم استحقارهم اختلال العدل النافع في أمور معاشهم، بحسب النوع عند استيلاء الشوق عليهم إلى ما يحتاجون إليه. بحسب الشخص على مخالفة الشرع.

وجوب العــــبادة المـــتكرّرة فمرفة الجُمازي والشارع ضروري. ولا تنحفظ هذه المعرفة بدون الحافظ الذي هو التذكار المقرون بالتكرار.

ولهذا فرضت العبادة المذكّرة <sup>٦</sup> للمعبود. وكرّرت عليهم، ليستحفظ التذكير بالتكرير.

وجوب السنّة والنبي فواجب في حكم العناية دخول السنّة والنبي في الوجود. إذ لولاهما الفاتت المصالح المذكورة. ومن المعلوم أن الحاجة إليها أشدّ من الحاجة إلى إنسات

٧) لولاهماً: لو لانهما ، مج

۱) تنازع: بنازع ، صبق، مج

٢) جاء في درّة الناج ج ٤ / ١١٤: هو الّا محذور مذكور واقع شــود» (فـــالاً يــقع الســحذور ٢) وتلك: فتلك. مج

٤) لها العوام: العوام لها، تر
 ٥) و: ... تر
 ٢) المذكرة: المذكورة، مج، تر
 ٧) لولاهما:

الشعر على الأشفار (والحماجبين. وتقعير الأخمص من القدمين. وأشبياء أخرى لا ضرورة إليها في البقاء. كبل هي نافعة فيه نفعا مًا. ولا يجوز أن تكون العنايه تقتضي تلك المنافع. ولا تقتضي هذه التي هي أهمّ منها وأنفع. والعقل السليم يحكم بذلك على طريق الحدس.

> عدم استنكار غرائب آشار العارفين عند العقلاء

وإذا بلغك أنّ عارفاً أمسك عن القوت مدّة غير معتادة. فلا تستنكر ذلك. فقد يقع مثله في مثل الأمراض الحادّة التي تشتغل فيها القوى الطبيعية عـن تحريك الموادّ المحمودة. بهضم الموادّ الرديئة. فتتحفّظ المحمودة ويقلّ تحلّلها.

والعارف إذا توجّهت نفسه إلى العالم القدسي استتبعت القوى الجسمانية. فوقفت الأفعال النباتية. فلم يقع من التحلّل إلاّ دون ما يقع في حال المرض. إذ في المرض حرارة غريبة محلّلة ومضاد مسقط للقوّة وعدم السكون البدني الذي يقتضيه ترك القوى البدنية أفاعيلها عند مشايعتها للنفس.

وكذلك إذا بلغك أنّ عارفاً أطاق بقوته ما يخرج عن وسع مثله: فبإنّ الغضب والانتشاء المعتدل والفرح المطرب يزيد في القوة زيادة كثيرة. والحزن والخوف ينقصها نقصانا كثيراً. فلا عجب لو ارتاح العارف أرتياحاً. يمولي قوّته سلاطة أو غشيته عزّة تشعل قواه حميّة. ويكون ذلك أعظم مممماً يكون عند طرب أو غضب لغير ذلك.

درجات حركات العــــارفين

^ وأوّل درجات حركات العارفين هي الإرادة. وهي أوّل حركة النفس إلى الاستكمال بالفضائل. وقبلها التوبة. وليست بحركة. [بل] ` إنّما هي عبارة عن

٢) قارن:الشفاء، الإلهيات / ٤٤١–٤٤٦ ٤) فيها: بها، شر ٢) ذلك: ــ، صبو ٨) قارن: درّة الناج ج ٤ / ١٦٦ ١٠) الإضافة من درّة الناج ج ٤ / ١٦٦

۱) الأشفار: الأسفار، صبو، مج ۱۲ البقاء: التقابل، صبو ۱۵ أفاعيلها: أفعاليها، مج ۱۷ أعظم: -، صبو، تر ۱۹ الاستكمال: الاستعمال (؟)، مج

تألّم النفس على ما ارتكبت من الرذائل مع جزم القصد إلى تركها. وتــدارك الغائت بحسب الطاقة.

ثم يحتاج في نيل الكمال الحقيق إلى الرياضة وهي منع النفس عن الالتفات إلى ما سوى الحق، وإجبارها على التوجّه نحوه، ليصير الانقطاع عما دون والإقبال عليه ملكة لها. وذلك إنّا يتم بإزالة الموانع الخارجية ببتنحية ما دون حقّ عن مستن الإينار والداخلية بصرف قوئ التخيّل والتوهّم إلى التوهّات المناسبة للأمر القدسي عن التوهّات المناسبة للأمر السفلي، وبتهيئة السرّ لأن تتمثّل فيه الصور العقلية بسرعة.

وإذا بلغت الإرادة والرياضة بالعارف حدًا ما. ربّمـا عنت له خلمــات من اطَلاع نور الحقّ عليه لذيذة. كأنّها بروق تومض إليه. ثمّ تخمد عنه.

وقد تكثّر عليه هذه الغواشي إذا أمعن في الأرتياض، وربّما غشيته في غير حال الرياضة. وربّما صار المخطوف مألوفاً. والوميض شهاباً "بيّتاً. ولعلّه يتدرّج إلى أن يكون له ذلك متى شاه. وربّما انتهى به ذلك إلى أن يغيب عن نفسه. فيلحظ جناب القدس فقط. وإن لحظ نفسه فمن حيث هي لاحظه. لا من حيث هي بزينتها. وهذه آخر درجات السلوك إلى الحتى. ومايلها همو درجات السلوك فيه.

وهناك درجات ليست أقلّ من درجات ما قبله، وهي كمّا لا يـفهمها الحديث، ولا تشرحها البيارة، ومن أحبّ أن يعرفها فليتدرّج إلى أن يصير من أهل الشاهدة لها، دون المشافهة بها.

والمراد بالمشاهدة ههنا. هو الإدراك بلا منازعة من قوّة أخرى. بخلاف اليقين. ومن طلاب هذه الطريقة. من يكون مائلاً إلى الجناب الأعلى بأصل فطرته. من غير تعلّم علم. ومنهم من يميل إليه بما اكتسبه من العلوم الحقيقية.

١) مستنّ: يسنن (؟) ، مج ؛ مسنن ، قر
 ٢) التوهم: الوهم ، مج
 ٢) شهاباً : شهباً ، مج
 ٤) لا تشرحها: لاشرحها: تر

أو من مجرّد السهاع والتقليد.

وإذا لم يكن المريد عالماً. \ فلا بدّ له من شيخ محقّق محقّ سالك. ليرشده إلى سواء السبيل.

ويحتاج أن لا يتّفق له من الخلطاء ٢ والأحوال البدنية والنفسانية. إلّا سا ينفّره عن العالم الأدنى. ويرغّبه في العالم الأعلى.

> ضــروريات السلوك

ومن ضرورياته ترك الفضول. وإصلاح الضروريات. ومن الفضول العلوم التي لا يستعان بها على التقرّب ً إلى الله تعالى.

ومن الضروريات الغذاء، فيجب إصلاحه بأن يكون قليل الكيّة. لتلاّ يقع الاشتغال بهضمه عن التوجّه إلى المطلوب كثير الكيفية. ليستدرك بذلك خلل قلّته.

ومنها المبصرات. أمّا الألوان فالمشرقة منها تحدّ الروح. وتـفرّح القـلب. وتبسط النفس، لما أنّ النور محبوب الروح ومعشوقه. والظلمة بالضدّ. ولا يجوز له النظر إلى النقوش الدقيقة المختلفة، لئلا تشتغل النفس بتأمّلها. ولا إلى الدور والقصور والولدان والغلمان. فإنّ النظر إلى ذلك ممّا يثير الشهوة، ويقطع المريد عن مطلوبه. بل يجب أن ينظر إلى السهاء والأرض والجبال والبحار والمفاوز. فإنّ الاعتبار بهذه ممّا يميل النفس؛ إلى ذلك الجناب. ٥

ومنها المسموعات، وللألحان المقترنة بكلام مشعر بغرض الطالب مدخلً عظيم في الغرض.

وليجتهد المريد من<sup>٨</sup> تقليل الكلام واستهاعه. وأن يكون مسكـنه في قــلل

١) وهذا يخالف ما ادعي عليه أصحاب التصوّف والطريقة، الأنهم يقولون إنّ الشيخ واجب لكلّ شخص وإن كان عالماً
 ٢) الخلطاء: الخطأ، تر
 ٣) التقرّب: التقريب، مج
 ٤) يميل: + النفس، مج

٥) الجناب: الجانب، مع ٢) للألحان: الألحان، مع

٧) الطالب: + له ، مج ٨) هكذا في النسخ

الجبال، والمواضع الخالية. فإنّ ذلك يخلّص [...] من كثير من القواطع.

ومنها المشمومات. والروائح الطيبة تمدّ الأعضاء الرئيسية. فيجب تعاهدها مع مراعاة حال الأهوية. فإنها من أقوى الأمور الضرورية.

ومنها الملبوسات. ويجب أن يقتصر من الملبوس على ما يـدفع بــه ضرر العرد والحر. لا غير.

وأن يطرح الجماع إن أمكن، وإلا فليقلل، وليستعن على ذلك بالصوم. وقلة الأكل.

واشتغال المريدين بالذكر الدائم. وتبرك الإحسباس والحسركات. وقبطع الحنواطر التي تجرّ إلى هذا العالم هو من أقوى المعينات على حصول الفبرض المقصود.

وإذا لم يعاضد[ه] التوفيق من الله تعالى. لم ينجع شيء من ذلك: على أنّه لا منع من ذلك الجناب ولا حجاب. وإنّمها الاحتجاب متخصص بجانبنا. والنفحات الإلهية دائمة مستمرّة وكلّ من وفّق للتوصّل إليها وصل. ومن لم يكن اللّه آله نوراً فما له من نور. أ

١) تعاهدها: يعاهدها، صو ٢) الاحتجاب: الحجاب، مج

٣) *درّة التاج* ج ٤ / ١١٨: ﴿ و من لم يجعل اللّه» ٤) اقتباس من كريمة النور / ٤٠: ﴿ و مَن لمْ يَجْعَل اللّهُ له نوراً فَمَالَهُ مِن نور».

### الفصل السادس في أبدية النقس وأحوالها بعد خراب البدن <sup>١</sup>

إنّ النـــفس لا تفسد يفساد البدن

ليس تعلَّق النفس بالبدن تعلَّقاً يقتضي فسادها بفساده، لأنَّ ذلك التعلَّق: إمّا أن يكون تعلَّق المتأخّر عنه في الوجود:

> أو المكافئ له في الوجود: `` أو المتقدّم كله في الوجود.

وأعني بالتقدّم والتأخّر ههنا ما هو بالذات. لا بالزمان.

والأوّل: محال: وإلّا لكان البدن علّة النفس، أوليس هو علّة فاعلية لها. لما سنبين. ولا علّة قابلية؛ لما بين أنّها غير منطبعة فيه أ. ولا علّة صورية ولا غائبة، فإنّ الأولى أن يكون الأمر بالعكس. وذلك ظاهر. ولا شرطاً وسنبيّن بطلانه، فبطلت أقسام العلّية.

والثاني: ــ وهو أن يتعلّق بالبدن تعلّق مكافٍ <sup>٦</sup> له في الوجودـ محال أيضاً: فإنّ التعلّق على الوجه المذكور:

إن كان أمراً ذاتياً لا عارضاً. فكلّ واحد منها مضاف الذات إلى صاحبه. فليسا مجوهرين. ^ لكنّها جوهران، هذا خلف.

وإن كان ذلك أمرأ عرضياً لا ذاتياً. فتى فسد أحدهما بطل العارض الآخر

۱) قارن: *درّة الناج* ج ٤ / ١٩٩ ٢) المتقدّم: المقدّم، صبو؛ التقدّم، تر

٥) فيه: ــ، هنو ، منج

٧) فليسا: فليستا، صو

۲) عنه: منه ، مج ٤) النفس: للنفس ، منج ۲) مكافي: مكافى ، صدو : مكان (؟) ، منج ۸) بجو هر بن: لجوهر بن ، تر

من الإضافة، ولم تفسد الذات بفساده.

ثمُ الإضافة أضعف الأعراض. فإنّه يستنقل سا عملي يمينك إلى يسارك وتتبدّل إضافتك إليه دون تغيّر ً في ذاتك. وكيف يكون أضعف الأعراض مقوّماً لوجود الجوهر؟ هذا ممّا ً لا يقبله العقل السليم.

والثالث: \_ وهو أن يكون تعلق النفس بالبدن تعلق المتقدّم في الوجود هو غير موجب أن يعدم بعدمه؛ إذ لا يعدم المتقدّم اللذات عند فرض عدم المتأخّر، بل يجب أن يعرض السبب المعدم في جوهر النفس، فيفسد معه البدن. وأن لا يفسد البدن بسبب يخصّه، لكن فساد البدن يكون بسبب يخصّه من تغيّر المزاج أو التركيب. فيتبيّن أن خراب البدن لا يعدم النفس.

إنّ النسفس لا تفسد بأمر آخر فلو جاز عدمها لكان بسبب آخر؛ لكنّك قد علمت أنّها بسيطة وقسائمة بذاتها. وكلّ ما هو آكذا فلا يكون بعد وجوده بالفعل قابلاً للعدم مع وجود علّته الفاعلية. فإنّ كلّ ما هو بالفعل وقابل للعدم. فقوّة وجـوده وعـدمه في غيره. فإنّ الشيء من حيث هو ٢ بالفعل لا تكون نفسه ٨ بالقوّة لنفسه وإن كان يجوز أن يكون بالقوّة لحصول ٢ أمر آخر، لا أنّ فيه قوّة وجود ٢ نفسه وعدمها.

إنَّ النسفس لا نفسد بفساد البدن بطريق آخر وإذا تأمّلت علمت أنّ البدن ليس بحامل لقوّة وجود النفس وعدمها، بل إنّا فيه قوّة تعلّقها به وعدم تعلّقها به. فإنّ معنى كنون الشيء محللًا لإمكان وجود شيء آخر هو تهيّؤه لوجوده فيه. حتى يكون حال وجوده مقترناً به. وكذلك في إمكان فساد شيء: ولهذا يمتنع أن يكون الشيء محلاً لفساد نفسه،

تفیّر: یغیر، صو، تر
 المتقدّم: المقدّم، صو، تر
 کلّ ما هو: کلّما یکون، مج
 نفسه: + هو، تر
 وجود: وجوده، صو

ا تتبدّل: ينتقل، مج
 ممًا: .. صو، تر

٥) المعدم: المقدّم، مج

<sup>0)</sup> المعدم: المعدم ، هج ۷) هو: \_، ش

٩) لحصول: بحصول ، مج

بل البدن إنّما كان مع هيئة مخصوصة محلاً لإمكان وتهيئؤ لحدوث صورة تقاربه وتجعله نوعاً محصّلاً، والنفس هي المبدأ القريب لتملك الصورة. ولايصح وجود الشيء دون وجود مبدئه. ويزول ذلك الاستعداد والتهيئؤ بحدوث تلك الصورة لزوال ماكان البدن معه محلاً لإمكان ذلك. وهو الهيئة المخصوصة. ويق بعد ذلك محلاً لإمكان فساد الصورة المقارنة له، وزوال الارتباط الذي حصل للنفس به.

فليس البدن مع هيئته اللحـصوصة شرطاً في وجود النفس من حيث هي جوهر مجرّد. بل من حيث هي مبدأ صورة منزّعة. ٢

فالنفس إذ هي بسيطة فليست عركبة من قوّة قابلة للفساد، مقارنة لقوّة

إنَّ النَّــفس لا تفسد بفساد أجزائها لأنَّها بسيطة

النبات: <sup>م</sup> فإنها لا يجتمعان في الذات إلّا لأمرين مختلفين فيها. والمراد بالقوّة هو الاستعداد التامّ، لا الإمكان اللازم للماهيات: فإنّ ذلك لا

والمراد بالقوّة هو الاستعداد التامّ. لا الإمكان اللازم للماهيات: فإنّ ذلك لا يقتضى التركيب لكونه ليس أمراً وجودياً. كما عرفت.

ولو اقتضى ذلك. لكان كلّ بسيط من الممكنات مركّباً؛ و الله قابل هلا. فقرّة بطلانها لا تكون في غيرها. فإذن قوّة بطلانها لو كانت ممّا تبطل لكان إمّا في ذاتها. أو في شيء أخر لاستحالة قيامه بذاته. وإذ ليس هو في أحد الأمرين. فليست بباطلة ألبتّة.

وكلَّ ما لا يقبل الفساد ولا حامل له، ففيه شيء يقبل الفساد. ويجري منه مجرى ماذة الجسم له. وشي يفسد بالفعل. ويجري مجرى صورة الجسم له. فالنفس لو قبلت الفساد. لكانت بهذه المثابة؛ لكمّها مجرّدة، فتكون مادّتها أبضاً

١) لتلك: تلك، تر

۲) جاء في درّة التاج ج ٤ / ٢١: «صورتي نوعي» (صورة نوعية)

٣) النبات: أثبات، صبو (الكلمة مشوّشة جدّاً في الضبط)

ع) درة الناج: \_و/ «چه آن را قابلی نیست» / وهامش درة الناج یوافق نصّنا هذا.
 عابل: + هیئة، تر

مجرّدة؛ فلو قبلت الفساد لعاد الكلام فيها. وتلك المادّة تكون هي العاقلة المدركة لا محالة: إذ هي التي وجودها لذاتها. دون الصورة. أو ما هو كالصورة. فيكون ما هو كالمادّة للنفس هو النفس: هذا خلف. وبتقدير أن لايكون خلفاً. فالمطلوب ـ وهو بقاء النفس ـ حاصل أيضاً.

وكلّ مركّب لا يكون حالاً في شيء فلا بدّ وأن يكون بعض بسائطه غير حالًا إن لم يكن كلّ واحد منهاكذلك. وحينئذٍ يكون ذلك الجزء الكونه بجرّداً وقائماً بذاته. هو النفس. ولا مدخل للجزء الأخر في ذلك.

إنَّ النفس لا تسفسد بانعدام علَّتها الفاعلية لأنَّها لا تزول وهذا كلّه إنّما يدلّ على امتناع عدم النفس. إذ " لو كانت عـلّتها الفـاعلية المطية لها الوجود لا تنعدم. أمّا لو جاز عدمها فلا يتصوّر بقاء النفس على تقدير وقوعه. فإنّ الوجود والبقاء لا يستفادان في ممكنات الوجـود إلاّ مـن الملل التي تستند إليها. فالنفس لا يتصوّر عدمها عـن الخـارج إلاّ بـارتفاع علّتها الفاعلية عنه. وإذ هي بسيطة وقائمة بنفسها فعلّتها الفاعلية ـكما علمت ـلا بدّ وأن تكون كذلك. فيمتنع عدمها إلاّ بعدم علّتها التي هي كذلك. وهكذا حتى ينتهى الأمر إلى واجب الوجود ـوهو ممتنع العدم ـ فالنفس ممتنعة العدم. فهي أبدية الوجود؛ وهو المطلوب.

أبدية النفس

ومن البراهين على أبدية النفس: أنّه لو بطلت لافتقر بطلانها إلى سبب هو غيرها. إذ الشيء لو اقتضى عدم نفسه لما وجد أصلاً؛ بل كان متنعاً.

وذلك الغير يمتنع أن يقارن وجوده وجود النفس. وإلّا لم يكن علّة تــامّة لمدمها:° فإنّ العلّة التامّة لا ينفك عنها المعلول. وكلّ ما' هذا شأنه فلارتفاعه

۱) حال: حاله ، صبق ، تر ۲) إذ: إن ، صبق ، مبع / يمكن أن يقرأ ما في تر: لو

<sup>؟</sup> بداره مسود منع / ينحن ان يعرا نا في عرب و ٤) علّتها: عليها، صنو

٦) كلّ ما: كلما ، مع

مدخل في وجودها. فهو ضدّها إن كان أمراً سوجوداً. وشرطها إن كان معدومًا لكنّ النفس لا محلّ لها ليعدمها ضدّ بمانعتها عليه ومزاحمتها فيه.

وإذا كانت العلَّة المعطية لوجودها باقية\_كيا علمت\_ولا محلٌ لها ليزاحمها شيء عليه. وجب بقاؤها ببقاء ما هي مستفيدة الوجود منه. ولايمنع من بقائها به وجود شيء آخر ألبتَّة؛ وهو ظاهر من أصول سبق تقريرها.

والشرط الذي فرض أنّ عدمه مُعدم لها:

إن كان مبايناً لها. فظاهر أنّ مع بقاء العلّة التي تـقتضي إفــاضة الوجــود لذاتها. لا تأثير لعدم ذلك المباين <sup>7</sup> في ارتفاع ذلك الوجود الفائض منها.

وإن لم يكن مبايناً للنفس. فيجب أن يكون كهالاً لها: إذ أولى الأعراض بأن يكون عدمه عُمدماً لها. هو الأعراض التي هي كهالات لها.

ولو كان عدم هذه مُعدماً لها، لكانت النفس العديمة الكال لا تبق مع البدن، ولكانت الأعراض المضادة لكمالها جديرة بأن تبطلها، كالإنفعالات عن البدن والجهل المركب.

فكأنَ كلّ نفس شريرة لا تثبت في حال تعلّقها بالبدن ولا في حال عدم تعلّقها به. فإنّه لا تأثير للعلاقة الإضافية لها مع البدن في ذلك. لما مرّ.

ونحن نجد النفس التي قد تبيّن أنّ ماهيتها ليست شيئاً مغايراً لإدراكها ذاتها. لا تتغيّر ولا تنتقص في إدراكها ذاتها. بتغيّر أعراضها واختلافها بكونها كهالاً لها أو نقصاً. فهي إذن لا تعدم ألبتّة.

> إنَّ إدراك النفس بعد مفارقة البدن أتمَّ وأفضل

وأنت تعلم أنَّ النفس إذا فارقت البدن ولم تتعلَّق ببدن آخر. فإنَّه يــزول عنها الاشتغال بقوى البدن. فيخلص لها اشتغالها بذاتها. فتشاهد ذاتها مشاهدة

بممانعتها: بمانعتها، صبو
 عدمه: عدم، صبو
 كمالاً لها: كمالاتها، مج

۱) معدوماً: ــ ، تر ۲) المباين: + وذلك المباين ، صنو ، تر

٥) تبيّن: بيّن ، صو

٧) نقصاً: نقصانا، مج

تامّة. وقد عرفت معنى هذه المشاهدة.

ولا شكّ أنّ الشعور بالوجود سعادة. وإذا فارقنا البدن، كان شعورنا بذواتنا أثمّ: لاتنا لا نشعر بذواتنا مع العلاقة البدنية. إلّا مخلوطاً بالشعور بالبدن. ولذلك تكون معقولاتنا أثمّ تجرّداً؛ وذلك لأنّا لا نعقل شيئاً ونحسن بدنيّون إلّا ويقترن به خيال، أو ما يشبه الخيال.

فإذا انقطعت العلاقة بين النفس والبدن. وزال هذا الشوب، صارت المعقولات العقليّة والشعور بالذات مشاهدة، فكان التذاذ النفس بحياتها أثمّ وأفضل.

وللنفس باعتبار كلّ قوّة نفسانية لذّة وخير وأذىً وشرّ يختصّ بتلك القوّة. فلذّة الشهوة الكيفية الملائمة، ولذة الغضب الظفر، ولذة الوهم الرجاء. ولذّة الحفظ تذكّر أ الأمور الماضية. وأذى كلّ واحد منها ما يضاده.

وكلّ ما ٌكياله أفضل وأتمّ وأدوم وأكثر وأوصل إليه. فاللذة له أبلغ؛ وكذا ُ الذي هو في نفسه أكمل فعلاً. وأفضل وأشدٌ إدراكاً. ْ

الكمال العقلي للنفس الناطقة والكمال الخاص بالنفس الناطقة من جهة القوّة العقليّة. أن يسمير عمالماً عقلياً مرتسماً فيه صور الكلّ. والنظام المعقول فسيه. والخمير الفائض إليه: فيكون حينئذٍ موازياً للعالم الموجود كلّه. مشاهداً لمما هو الحسسن والخمير المطلقة..

وهذا أتمّ وأفضل من كهالات القوى الأخرى. بل هو في مرتبة يقبح معها أن يقال: إنّه أفضل وأتمّ إذ لا نسبة له إليه فضيلة وتماماً وكثرة. وسائر ما يتمّ به الذاذ المدركات. مممّا ذكر.

۲) تذکر: بذکر ، صبو

۱) لأنّا: انا. مج

٣) كلّ ما: كلّماً، مج ٤) وكذاً: فكذا (؟)، صو

<sup>0)</sup> جاء في درّة الناج ج ٤ / ١٦٤: «فعل او اكمل وافضل باشد وادراك او اشدّ» (أكمل وأفضل فعلاً واشدّ إدراكاً) ٢- فعلو المنافقة عنه منافقة المنافقة عنه عنه عنو

ثمّ كيف يقاس دوام الأبدي بدوام الفاسد المتغيّر. وكيف يكون حال سا وصوله بملاقاة السطوح، إلى ما هو متغلغل في كنه المدرك. وكيف يقاس كيال الإدراك إلى الإدراك، والمدرك إلى المدرك.

فإنّ العقل أكثر عدد مدرّكات من الحسّ. وأشدّ تقصياً للمدرك وتجريداً له عن الزوائد. وخوضاً في باطنه وظاهره. وشواغل البدن وعوائقه تمنع من الاشتياق إلى ذلك الكال الستياقاً يناسب مبلغه؛ فإنّ اشتغال النفس بالحسوسات يمنعها من الالتفات إلى المعقولات فلا تجد منها ذوقاً، فلم يحصل لها إليها شوق. كالمنّين الذي لا يشتاق إلى الجياع، والأصمّ الذي لا يشتاق إلى ساع الألحان.

واستمرار وجود ما هو أضداد كهالات النفس وكونها مشتغلة بغيرها يمنعها عن إدراك ما ينافيها من حيث هو منافٍ لها؛ فلا تنألم بحصوله لها. كالممرور الذي ربّا لم يحسّ بمرارة فمه إلى أن يصلح مزاجه. والذي هو كريم النفس إذا تأمّل عويصاً يهمّه، وعرض عليه شهوة. وخيرّ بين الطرفين، استخفّ بالشهوة.

والأنفس العامية أيضاً قد تؤثر الغرامات والآلام الفادحة. ابسبب افتضاح أو شوق إلى أمر عقلي. وإذا انفصلنا عن البدن، وكانت النفس منا تنبهت فيه لكما لها الذي هو معشوقها، ولم تحصله. وهي بطبعها نازعة إليه. إلا أن اشتفالها بالبدن أنساها إيّاه، كما ينسى المريض الاستلذاذ بالحلو، وعيل إلى المكروهات بالحقيقة، تأكمت بفقدة تأكما كبيراً، وكان مثلها مثل الخدر الذي الم يحسّ بمؤلمه، فلما زال عائقه أحسّ به.

١) الفادحة: القادحة، صبق / الفادحة: الصمية، المثقلة

٢) درّة التاج ج ١٣٥/٤: «نفس به طبع آرزومند است به آن» (و هي بطبعها شائقة إليها / مائلة ١) الذي: القرئ، حسو، تر

٤) لم يحس: لم يحسن (؟) ، مج

وإذا كانت القوّة العقليّة بلغت من النفس حدّاً من الكمال يمكنها به عند مفارقة البدن أن تستكمل الاستكمال الذي لها أن تبلغه وتصل إليه، وجدت لنيل ما كانت أدركته وتنبّهت له، لذة عظيمة، هي أجلّ من كلّ لذة وأشرف. وهذه هي السعادة الحقيقية.

وأمّا النفوس الساذجة التي لم تكتسب الشوق إلى هذا الكمال، ولم تكتسب أيضاً هيئات رديئة من البدن، لم يحصل لها التألّم لفقد الكمال، لعدم تنبّهها له. وإن كانت مكتسبة للهيئات البدنية الرديئة، فربّا اشتاقت إلى مقتضي تملك الهيئات. فتعذبّت عذاباً شديداً بفقد البدن ومقتضياته، من غير أن يحصل المشتاق إليه، لأنّ آلة ذلك قد بطلت. وخلق التعلّق بالبدن قد بق.

والتعذّب الذي يكون بسبب هذه الهيئات لا يبق داغاً لزوال هذه الهيئات بعد الموت شيئاً فشيئاً. لانقطاع أسبابها التي حصلت منها كذلك. ومنافاة الذات لها. وهذه تختلف في شدّة الرداءة وضعفها، " وفي عسرعة الزوال وبطئه. ويختلف ما يكون منها من التعذّب بحسب الاختلافين.

ويجب أن تعلم أن السعادة الحقيقية لا تتم إلا بإصلاح القوة العملية من النفس بأن تستعمل المتوسط بين الحُلقين الضدّين، فيبحصل للنفس الهيئة الاستعلائية على البدن، فلا تنفعل عن قواه: لانّا لا نفعل أفعال التوسط. دون أن تحصل ملكة التوسط التي هي تبرئة النفس الناطقة عن الهيئات الانقيادية وتبقيتها على جبلتها فإن التوسط غير مضاد لجوهر النفس، ولا ماثل به إلى جهة البدن، بل عن جهته، لأنّه يسلب عنه الطرفين داغاً. والوساطة المذكورة هي العدالة، وقد عرفت أنّها عفة وشجاعة وحكمة، وأن هذه هي أصول

١) ولم تكتسب أيضاً... الكمال: ـ.، مج
 ٢) وضعفها: .. تر
 ٢) وضعفها: .. تر

٥) قارن: الكلمات الوجيزة / ١٧٤ مع اختلاف يسير من هنا إلى «مقابلات هذه الخمس رذائل».

الفضائل الخلقية. ومجموعها العدالة، فالعفة منسوبة إلى القورة الشهوانية. والشجاعة إلى القرّة الغضبية، والحكمة إلى القوّة العقليّة.

وأعني بـ «الحكمة» ههنا الملكة التي تصدر عنها الأفعال المتوسّطة بـين الجربزة والغبارة. أعني ملكة توسّط استعمال القرّة العملية، فيا يدبّر به الحياة. وما لا يدبّر. كما أنّ الشجاعة ملكة التوسّط بين التهوّر والجبن. والعفة ملكة التوسّط بين الخمود والفجور. وهذه الأطراف كلّها رذائل. يجب أجتنابها.

وبالجملة أفكال النفس الناطقة من جهة علاقة البدن أن تستولى على القوى البدنية، ولا تستولي هي عليها. وأن تكون شهوة الإنسان وغضبه وفكره في تدبير الحياة وغيرها على الاعتدال، وعلى ما يقتضيه الرأي الصحيح.

تفاريع الف<u>ض</u>ائل الخ<u>ا</u>تة

ومن تفاريع الحكمة بهذا المعنى: الفطنة والبيان وإصابة الرأي والحرزم والصدق والوفاء والرحمة والحياء وعظم الهمة وحسن العهد والتواضم.

فهذه إحدى عشر فضيلة تختصّ بالحسكمة؛ ومقابل كلّ واحسد منها همو رذيلة.

ومن تفاريع الشهوانية: القناعة والسخاء. وهما فضيلتان: تكتنف واحــدة منها رذيلتان.

ومن تفاريع الغضبية: الصبر والحسلم وسعة الصدر وكتمان السر والأمسانة: ومقابلات هذه الخمس رذائل."

> في كمال النفس النطقية

وقد بان من مجموع ما ذكر أنّ كهال النفس النطقية أن تبقى مجرّدة عن المادّة. من جميع الوجوه، منتقشة بهيئة الوجود. ولا يتمّ التجرّد بالكلّية. إلّا عند ترك

Y) *درّة التاج*: على الجملة

١) درّة التاج ج ٤ / ١٢٧: ـ العملية
 ٣) قارن: كلمة التصوّف / ١٣١

البدن. والانقطاع عنه انقطاعا كلّياً.

وعلاقة البدن هي التي 'تغفل' النفس عن الشوق الذي يخصها، وعن طلب الكمال الذي لها، وعن الشعور بألم الكمال الذي لها، وعن الشعور بألم التصور عنه. وليس ذلك لأن النفس منطبعة في البدن، أو منغمسة فيه، ولكن للعلاقة بينهها وهي الشوق الجبلي إلى تدبيره والاشتغال بآثاره، وما يورده عليها من عوارضه، وبما يتقرّر فيها من ملكات، هو مبدؤها، فإذا فارقت وفيها الملكة الحاصلة بسبب التعلق به، كانت قريبة الشبه من حالها وهي متعلقة به. الملكة الهيامية البدنية مضادة لجوهر النفس، موذية له، وإنما كان يلهمها عن

هم إن الهيئه البدنيه مضادة لجوهر النفس، موديه له. وإما كان يلهيها عن ذلك البدن. وتمام انغاسها فيه. فإذا فارقت النفس البدن أحسّت بتلك المضادّة. وتأذّت بها. وتلك الهيئة تبطل قليلاً قليلاً. مع ترك الأفعال المبقية لها بتكرّرها. تزكو النفس. وتبلغ السعادة التي تخصّها.

وهذا كلّه على تقدير أن تتجرّد النفس عن التعلّق بالجسم مطلقاً. أمّا إذا تعلّقت بعد الموت بشيء من الأجسام. فذلك غير مانع من أن تحصل لها لذّات وآلام عقلية، مع اللذات والآلام الحسية الحاصلة. بسبب التعلّق بالجسم.

وهذا التعلّق فيمكن وقوعه على وجوه:

أقسام تعلَّق النفس بالبدن يبعد المبوت

منها: ما هو مقبول من الشرع ولا سبيل لنا إلى إثباته. إلاّ من طريق الشريعة، وتصديق خبر النبوّة؛ أوذلك هو الذي للبدن عند البعث، وهو المعاد البدني. وخيرات البدن وشروره معلومة، ولايمتدّ بهما في جنب الخيرات والشرور العقليّة.

ومنها: أن تتعلَّق النفس بعد مفارقة البدن عبيعض الأجسام السهائية. أو ما

١) التي: البدن، صبو، تر
 ٢) قارن لهذه الفقرة: الشفاء، الإلهيات / ٤٣١ بنفس العبارة

٤) قارن: الشفاء، الإلهيات / ٤٢٣ ٥) البدن: للبدن، مع

يجري مجراها. وتكون تلك الأجسام آلة لتخيلات النفس. فتشاهد بها الخيرات والآلام الحسية. فإنّ الصور الخيالية لا تضعف عن الحسية. بل ربّما تزداد عليها تأثيراً وصفاءً كما يشاهد في المنام. فربّما كان المحكوم بـــه أعظم شأناً في بابه من المحسوس. ولعلّ ذلك آخر الأمر يقضي بهــم إلى التجرّد بالكلّية، والاستعداد للوصول إلى غاية الكالات النفسية.

ولا يستبعد أن يكون لكثير من النفوس جرم واحد. يشاهد كلّ منها فيه الصور. وليس لها تحريك ذلك الجرم. ليتانع باختلاف أرادات.

ولا يبعد أن يكون للأشقياء جرم أخر. أو أجرام أخرى كذلك. يتخيّلون بها صور الموذيات. التي توعّدوا بها وغيرها. وحكمنا بذلك إنّما هو من طريق الاحتال والتجويز. لا من طريق القطع واليقين.

ومنها: «التناسخ» في أبدان من جنس ما كانت فيه: إمّا بدن إنساني أو حيواني أو نباتي أو معدني. ومتى كان تكوّن الأشخاص البدنية التي تصلح لتملّق النفس بها أزلياً، وكانت النفس الإنسانية قديمة، كان هذا واجباً، لاستحالة وجود ما لا نهاية له من النفوس، لوجوب تناهي العلل، وتناهي الحيثيات التي باعتبارها يتكثّر وجود المعلولات.

وإذا تناهت ولم يتناه تكوّن الأشخاص. فلا بدّ من تكرّر حصول الأنفس في الأبدان؛ ومتى كان واحد من الأمرين غير حاصل في نفس الأمر. لم يجب ذلك. اللّهمَ إلّا من جهة أو جهات لم نعلمها إلى الآن.

ونفس الإنسان من حيث وحدتها وبساطتها يجب أن لا تكون حادثة. لما عرفت في مباحث العلل ومعلولاتها؛ بل إنّما تكون حادثة من حيث تعتبر فيها إثنبنية ما. كانضياف إضافة أو غيرها إليها. فإنّ العلّمة القديمة إذا اقتضت لذاتها صدور أمر عنها، فلا تنفكّ ألبتّه عن تعلّق ذلك الأمر بها. ولا يتوقّف ذلك

التعلّق بها على شرط فلا ينعدم تعلّق المعلول بعلّته الفاعلية أصلاً \_ وإن جاز انعدام تعلّقه بعلّته القابلية إن كان له قابل \_كها في الأعراض، وقد سبق تقرير ذلك ويحتاج إلى فضل تأمّل وذهن ثاقب.

ومن هذا يظهر أيضاً أنّ النفس لا يعدم جوهرها الوحداني. فإنّه لو عدم لكان سبب عدمه:

إمّا وجود أمر؛

أو عدم أمر.

فإن كان وجود أمر. فلا بدّ وأن يتبعه عـدم عـلّتها التي يجب عدمها؛ لاستحالة صدور القديم عن الحادث. ويعود الكلام في عدمها كـذلك إلى أن يلزم عدم الواجب، كها سنعلم، وهو محال.

وإن كان عدم أمر، فذلك الأمر المعدوم إمّا قديم، ويعود المحال؛ وإمّا حادث. وحيننذٍ يلزم من عدمه السابق عليه عدم النفس قبل وجودها. كما ألزم من عدمه المتأخّر عن وجوده عدم النفس بعد وجودها.

فتكون النفس من حيث وحدتها وبساطتها حادثة لسبق عدمها على وجودها، وفرضت غير حادثة من هذه الحيثية؛ هذا خلف.

## الفصل السابع ' في إثبات النفوس السائية وكيفية تصوّراتها وتحريكاتها '

قد عرفت وجود الحركات الدورية للأجرام السهائية. وعرفت اخـــتلاف الأفلاك والكواكب في جهات تلك الحركات. وفي سرعــتها وبـطئها. وفي أنّ بعضها بالذات وبعضها بالعرض. وأنّ ما بالعرض لا بدّ وأن يكون تابعاً لمــا بالذات.

إنّ حـــركة الفلك إرادية، ولها صحرّك مريد أيضاً

وقد عرفت أيضاً: أنّ الحركة التي بالذات: إمّا قسرية أو طبيعية أو أرادية. فالحركات المستديرة للسهائيات، لا تخرج عن أحد هذه، والأؤلان بـاطلان. فتعمّن الثالث، وهو كونها أرادية.

أمّا بطلان كونها قسرية، فلأنّ حركات الأفلاك لو كانت قسرية. لكانت على موافقة حركة القاسر، فإنّ التحريك القسري لا يكون إلّا بالاستصحاب، فكان يجب أن لا يختلف في الأقطاب، وقد علمت أنّ اختلافها فيها. ثمّ أعلى ما يتحرّك من الأفلاك ليس فوقه ما يحرّك، وما تحته إن دافعه أو° زاحمه ليكون قاسراً له، فتلك المزاحمة والمدافعة حركة أيضاً؛ فإن كانت قسرية فلا بدّ وأن تنتهى إلى إرادة أو طبيعة تصدر عنها بعض الحركات السائية. إذ نعلم بدّ وأن تنتهى إلى إرادة أو طبيعة تصدر عنها بعض الحركات السائية. إذ نعلم

۱) قارن: درّة التاج ج ٤ / ۱۳۱

٢) درة الناج: «تحرّ كات ايشان» (تحركاتها) / وهامشها يوافق نصنا هذا

٣ عرفت: + ان، مج ١٤ أنّ: ــ، شر

ه) أو: لو ، مج

قطعاً أنَّ العالم العنصري غير قاسر في الحركة للعالم السهائي.

فالساويات إن كان فيها ما حركته قسرية فليس كلّها كذلك. فنجعل كلامنا فيا ليس بقسري الحركة.

وأمّا بطلان كونها طبيعية، فالما عالمت في سباحث الحركة أنّ الحركة الوضعية إذا لم تكن عن قسر فيمتنع أن تكون عن طبيعة، بل يتعيّن كونها عن إرادة.

فقد وجب إذن أن تكون الحركة الفلكية إرادية. فلها محرّك مريد. وكـلّ محرّك مريد فإنّه يسبق تحريكه شوق. وكلّ شوق فإنّه يسبقه تـصوّر. فـهذه الحركة يسبقها تصوّر؛ فللسهائيات حياة و\إدراك.

إنَّ النَّــفس توجب تحرُّك الفلك فحرَ كاتها إمّا عقول أو نفوس؛ لكنّ العقول لا تحرّك الجسم مباشرة. لكون ذلك ينافي كونها عقولاً. فإنّا نعني بالعقل الذات الجرّدة عن المادّة وعـلائقها وتدابيراتها. فهي إذاً نفوس.

وتصوّراتها يجب أن تكون جزئية وكلّية معاً. لأنّها لو لم ايكن لها من التصوّرات إلّا التصور الكلّي فقط، لامتنع تحريكها للجسم الساني. لأنّ التصوّر الكلّي لا يصدر عنه حركة جزئية، وإلّا لافتقرت إلى سبب مخصّص تقترن به، ولا يكون هو وحده موجب تلك الحركة المعيّنة.

ألا ترى أنّا إذا حكمنا بأنّ البلد الفلاني ينبغي أن يقصد. لا يكني فيه مجرّد حكمنا بأنّه البلد الفلاني ينبغي أن يقصد بالبلد الفصوص. والحركات الفلكية جزئية، فإذن تصدر عن تصوّر متجدّد جزئي ليخرج بها المتصوّر من القوّة إلى الفعل في أمرٍ ما هو غير الحركة؛ فإنّ الحركة لا تطلب لذاتها. بل إنمّا تطلب لغيرها. كما سبق.

۱) و:ــ، مج ۲) جزئي: جزئتي(؟) ، صنو

الفرض في حركة الفلك وأنها ليس لأمر شخصي إنّ لكلّ فلك إرادة كسلية

فانتة عيقلية

وليس غرضها من الحركة أمرأ شخصياً تقف عنده؛ لأنّها لو وجــدت أو قنطت لوقفت\على التقديرين فــا دامت حــركاتها ــ وســنبرهن عــلى دوام حركاتها ــفلها إرادة كلّية. وتصوّر كلّي أيضاً.

ثمّ الحركة المتقدّمة ليست علّة مطلقة لحركة متأخرة؛ بل كلّ فلك له إرادة كلّية ثابتة لحركة كلّية، تلك الإرادة الكلّية مع الوصول إلى نقطة توجب إرادة جزئية للحركة من تلك النقطة إلى نقطة أخرى.

وهكذا دائماً يكون الوصول إلى كلّ نقطة مع الإرادة الكلّية علّة لإرادة وحركة جزئين. \* فلولا الإرادة الكلّية ما وجب تجدّد الإرادات والحركات الجزئية على الدوام.

والإرادة لكون الجسم في حدّ مّا من المسافة ما لم توجد، لم يجب تحريك الجسم إليه: وإذا أ وجدت امتنع أن يكون الجسم في حال وجدود الإرادة في ذلك الحدّ الذي يريده؛ لأنّ إرادة الإيجاد لا تتعلّق بالموجود؛ بل كان في حدّ آخر قبله، وامتنع أن يحصل في الحدّ الذي يريده حال كونه في الحدّ الذي قبله. فإذاً تأخّر كونه في الحدّ الذي يريده عن وجود الإرادة لأمر يرجع إلى الجسم الذي هو القابل. لا إلى الإرادة التي هي الفاعلة. ومع وصوله إلى الحدّ الذي يريده تفني تلك الإرادة ويتجدّد غيرها، فيصير كلّ وصول إلى حدّ سبباً لوصول إلى حدّ سبباً لوصول ألى تتأخّر عنها، فتستمرّ الحركات والإرادات استمرار شيء غير قارّ. بل على سبيل تصرّم وتجدد.

والسابق لا يكون بانفراد علَّة لللاحق، بل هو شرط ما تتمَّ العلَّة بانضبافه

١) لوقفت: لوقعت، صبو، تر، مج

٢) جزئين: جزئين، صو،تر، مج /ضبط النص قياسي

٣) والإرادة: فالإرادة، صنو ٤) وإذا: فإذا، مج

٥) الحدّ: ـ، صنو ٦) لوجود إرادة تتجدّد... سببا: ــ، تر

إليها.

ولو طلب الفلك بحركته وضعاً معيّناً موجوداً لكان ذلك تحصيلاً للحاصل: بل يطلب وضعاً فرضياً يفرضه ويتّجه إليه بالحركة، وليس هو فرضياً يقف عنده. وإلّا لوقفت الحركة، وهو محال، لما سيأتي.

فلا بدّ وأن تطلب وضعاً معيّناً فرضيا كلّياً. ولا منافاة بين كونه معيّناً وبين كونه كلّياً. فإنّ الكلّي له مع كلّيته تعيّن يمتاز به عن سائر الكلّيات. وتقييده` بالجسم الجزئي الواحد لا يضرّ كلّيته. وقد عرفت ذلك فيها مرّ.

إنَّ لكلَّ فلك نفساً ناطقة فلا بدّ للفلك من إرادة كلّية عقلية، فله نفس ناطقة كما لنا. أ وإن كانت في جوهرها وفي مرتبتها من الوجود أفضل بما لا يمكننا الاطلاع على قدر التفاوت فيه. بل الأشبه أنّ نسبة نفوسها إلى نفوسنا في الشرف، كنسبة أبدانها إلى أبداننا في ذلك.

وليس حال الفلك كحالنا في الحركة. فإنّ لنا خطوات وما يجري مجراها. تتعبّن إرادتنا الجزئية للحركة من حدّ إلى حدّ بها. والفلك فأوضاعه متشابهة. وما يفرض فيه منتهي حركة جزئية من النقط ليس بأولى من نقطة أخرى.

وإغًا تختلف حدود حركته بقياسه إلى غيره. كمقابلته وتربيعه وتسديسه. وغير ذلك من المناسبات الكوكبية. وهذا القدر فيكني في اخــتلاف إراداتـــه" الجزئية. وتعيّن حدود حركاته.

إئسيات لذَّة روحسانية للفلك وليست حركاتها لمجرّد إخراج الأوضاع من القوّة إلى الفعل؛ فإنّه لو كــان كذا. ما دام دورانها على قطبين ثابتين. فإنّه ببتى مــع ثــبات حــركاتها عــلى القطبين أوضاع من قبل ثبات القطبين بالقوّة أبداً. بل الحـدس يحكم بأنّها تنال

۱) درّة التاج ۱۳٤/۶: «تقيد او» (تقيده) ۲) كما لنا: كماليا، صبو ۲) إراداته، صبو ۳)

لذات روحانية، تنبعث عنها الحركات، والحركات معدّة لحصول تلك اللذات. وكثيراً ما تنفعل أبداننا بالحركة عن هيئات تحصل في نفوسنا. كها يتحرّك البدن بالرقص والتصفيق وما يشبهها عن طرب وارتسياح يحصل للسنفس: فهكذا تنبعث حركات الأفلاك عام يأتيها من الأفق الأعلى.



| الباب السادس                                   |
|------------------------------------------------|
| في العقول وآثارها في العالم الجسماني والروحاني |
|                                                |
|                                                |
|                                                |
|                                                |
|                                                |
|                                                |
|                                                |
|                                                |



## الفصل الأوّل في أنّ العقل هو مصدر وجود النفوس كلّها <sup>١</sup>

إذا نظرت في خواص الواجب والممكن من حيث هو واجب وممكن. فلا شكّ في أنَّ النفوس الأرضية والسهائية ممكنة الوجود. لا واجبة الوجود. سواء كانت قديمة أو حادثة. وكلّ ممكن الوجود فيستدعي علّة. وعلّة النفس القريبة إنا الواجب الوجود. أو غعره.

إنَّ واجب الوجود ليس بـعلَّة قـريبة للنفس لا جائز أن تكون هي الواجب الوجود، لأنّ النفوس كنيرة، وواجب الوجود واحد حقيق، لا يصدر عنه -كما عرفت - بلا واسطة أكثر من مملول واحد، فلا بدّ وأن يكون لبعضها علّة قريبة، غير الواجب.

ولأنّ النفس من حيث هي نفس لا توجد إلّا متعلّقة بجسم، فلا يـتقدّم وجودها على وجوده. وما لا يصدر عنه إلّا واحد لا تصدر النفس والجسم عنه معاً.

إنَّ العسرض ليس بـــعلَّة للنفس فالنفس من حيث هي نفش علّتها القريبة غير واجب الوجود لذاته. وذلك الفير الممكن، لا يخلو: إمّا أن يكون جسماً. أو غير جسم.

وغير الجسم: [I]: إمّا جوهر، [II]: أو عرض.

۱) قارن: *درّة التاج* ج ٥ / ١

۲) السمائية: السماوية، مج/ درّة التاج: «سماوى»

۲) الواجب: واجب، مج، تر

٤) وهو التعليل الثاني في أنَّ العلَّة القريبة للنفس ليس بالواجب الوجود

والعرض إنمًا يفعل بواسطة الجوهر. فإنّه كها لا يستقلّ بقوامـه لايسـتقل بفاعليته، فإنّ الفاعل ما لم يتعيّن في ذاته ويتشخّص بالفعل لايوجد غيره. فما لا يتشخّص إلاّ بالحامل فلا يفعل إلاّ به. بـل عـلى الحـقيقة ليس الفـعل إلاّ للجوهر. وإن كان يفعل باعتبار ما فيه من العرض فالفعل منسوب إليه، لا إلى العرض الذي فيه.

ثم هذا العرض إن كان محلّه جسماً فقوامه به، فما يصدر عنه بعد قوامه إنما يصدر بواسطة الجسم، فيكون بمشاركة من الوضع. فإنّ الشيء إذا صار قوامه بتوسّط المادّة صار ما يصدر عن قوامه مخصوصاً بتوسّطها، وإنما يتوسّط بما تقتضيه الخاصّية المادّية في الوضع.

وأوضاع الجسم من أجسام أخرى غير متشابهة. ولذلك يختلف تأثير الأجسام بحسب القرب والبعد.

وتوسّط الموضوع بين القدوة وبدين ما لا وضع له، التدوسّط الخداص بالموضوع محال؛ إذ لا زيادة معنى له، على وجود القوّة إن رفعنا لوازم الوضع. وليس المحوج إلى أن يكون للمنفعل وضع هو النسبة مطلقاً؛ بل نسبة ما يفعل بتوسّط موضوعه المادي. وهذه النسبة لا توجد بين القوّة وبين ما لا وضع له وإن وجدت نسب أخرى.

والشيء الذي عليس بجسم إذا فعل في الجسم فليس [أنه] لا نسبة له إلى الجسم. بل له نسبة إليه. إلا أنها ليست تختلف ولا تحتاج إلى تخصيص حال له حتى يفعل به. بل يكفيه وجود ذاته في أن يفعل في المستعدّات. فلذلك إذا حصلت المستعدّات لم تفتقر إلى غير النسبة التي بينه وبينها.

ولا تحتاج الأجسام في انفعالاتها إلى توسّط من موادّها. ۗ لأنّ المادّة هي

٢) توسّط: متوسّط ، صنو
 ٤) الذي: ــ، تر

۱) لذلك: كذلك . مج ۲) وإن: فإن . مج

٥) موادّها: مرادها، مج

المنفعلة، لا المتوسّطة بين المنفعل وبين غيره. ولوجوب توسّط الوضع في أفعال القوى الجسمانية. وجب أن لا تسخّن النار مثلاً أيّ شيء اتفق. بل مــا كــان ملاقياً الجرمها. أو ماكان من جرمها بحال ماً. ولا يستضيء بالشمس إلّا ما كان مقابلاً لها.

وما لا يفعل إلَّا بمشاركة الوضع لا يمكن أن يكون فاعلاً لما لا وضع له؛ وإلَّا لم يكن فعله بمشاركة الوضع؛ والنفس لا وضع لها. فلا يكون فاعلها أمراً جساناً

وإذا رحمت إلى نفسك، علمت قطعاً أنَّ الأعراض والصور القاعمة بالموادّ يستحيل أن تفعل وجود ذات قائمة بذاتها. لا في مادّة. ووجود جوهر مطلق كيف كان؛ فإنّ العلَّة يجب أن تكون في ذاتها أقوى من المعلول وأشرف. والعرض أضعف وجوداً من الجوهر، وكيف يكون ما ليس له من الوجود حظٍّ القوام بنفسه ينال غيره منه ذلك؟ فإنّ المعلول يجيب أن لا يكون آكد وجوداً من العلَّة، بل لا يصحِّ أن يساوحها.

وإذ قد ثبت أنّ الوجود اعتباري. فالماهية نفسها من الفاعل. وهي كظلّ له. ولا يمكن أن يكون الظلِّ أكمل وأتمِّ من ذي الظلِّ. فالعرض سواء كان محلَّه جسماً أو غير جسم لا يجوز أن يكون علَّة فاعلية للنفس. بسبب أنَّ وجوده أضعف من وجودها.

إنَّ الجــــــ . والنفس ليبا بعلّة للنفس فاذأ العلَّة الفاعلية لوجودها جوهر:

إمّا جسم.

أو نفس أخرى.

أو عقل.

□ ومحال أن يكون جسماً؛ لآنه إن كان فاعلاً لها ـ لآنه جسم ـ وجب أن

يكون جسم فاعلاً لنفس. لوجوب اشتراك الأجسام في الطبيعة الجسمية؛ وإن كان كذلك لأنّه جسم ما متخصّص بخصوصية. فتلك الخصوصية هي المؤتّرة في وجود النفس. لا الجسم وحده. لما مرّ.

ولا الجموع الحاصل من الجسم والخصوصية، فإن النفس بسيطة. فلا تكون علَّتها الفاعلية مركّبة، لما عرفت.

هو كذلك فلا يصدر عنه فعل. ولا بصورته فقط. إذ ليس لهـا حـظَ القـوام بنفسها.

وأيضاً فالنفس أشرف من الجسم، والشيء لا يوجد ما هو أشرف مـنه. ومع هذا فالتجربة دلّت على أنّه لا يفعل إلّا بمشاركة الوضع، فــلا يــؤثّر في النفس التي لا وضع لها.

ومحال أيضاً أن يكون فاعل النفس نفساً أخرى غيرها؛ لأنّها:

إن تساويا ـ أعني النفس التي هي علّة والنفس التي هي معلولة لها في الطبيعة النوعية ـ من غير أن تكون إحداهما أقوى في ذاتها من الأخرى، لم يكن كون هذه موجدة للنك بأولى من أن تكون تلك موجدة لهذه.

فإن اقترن بإحداهما مخصّصُ. كان ذلك الخصّص إمّا هو عـلّـة الأخــرى. فيكون القائم بذاته معلولاً لما لا قوام له بذاته: وإمّا هو جزء من علّـتها. فتكون علّـة البسيط مركّباً." وكلاهما قد سبق إبطاله.

وإن لم يتساويا في الكمال والنقص الذاتيين. فيمتنع أيضاً أن تفعل إحداهما الأخرى من حيث أنّ الفاعلة نفس. لأنّ النفس وإن كان قوامها بذاتها لا بموادّ

١) لا يوجد: لا يؤخذ(؟)، صو
 ٣) كذا في النسم / والأصح: مركّبة

الأجسام، فهي من حيث هي نفوس إنّما تفعل بواسطة الجسم، فإنّها إنّما جعلت خاصّة بجسم بسبب أنّ فعلها من حيث اختصاصها بذلك الجسم لا يتمّ إلّا به وفيه. وإلّا لكانت من هذه الحيثية مفارقة الذات والفعل جميعاً له، فلم تكن نفساً بالقياس إليه. وهي من حيث تفعل لا بمشاركته هي عقل لا نفس.

إنَّ العقل هـو العلَّة القـريبة للنفس ولو فعلت النفس نفساً كيف كان، فلا بدّ من الانتهاء إلى نفس لا تكون علّتها القريبة نفساً، ولا غير نفس، ممّا سبق الطال كونه علّة فاعلية لها.

فلم يبق أن تكون علَّتها الفاعلية من غير واسطة. إلَّا العقل.

فكلً<sup>٢</sup> النفوس تستند في وجود ذاتها إلى عقل:

إمّا بغير واسطة بينها وبينه.

وإمّا بواسطة هي نفس. ولكن لا من حيث تأثيرها في وجــود النــفس المعلولة لها. فإنّها من تلك الحيثية عقل لاستغنائها في ذلك الفعل في ذاتها وفي فاعليتها عن الجـــم. وقد مرّ تقريره.

وليس بممتنع أن يكون شيء واحد نفساً باعتبار وعقلاً باعتبار. أو نفساً في زمان وعقلاً في زمان أخر: فإنّ الجرّد الذي يفعل فعلاً باعتبار تعلّقه ببعض الأجسام ويفعل فعلاً آخر باعتبار تجرّده عن تلك العلاقة في وقت أخر. هو سذه المثانة.

و النفوس الناطقة بعد موت البدن إن لم تتعلّق حينئذٍ بجسم ألبـتّة. فـهـي عقول في تلك الحال. لا نفوس. وقد كانت قبل ذلك نفوساً لا عقولاً. فهذا ممّا لا يمنعه صريح العقل بغريز ته. بل إن كان ممتنعاً فنحتاج في بيان استناعه إلى دليل منفصل.

فقد تحصّل من جميع هذا أنّ النفس ليس عـلّتها الفـاعلية القريبة هـي

١) نسخة مج مشوّشة في الضبط
 ١٦ عليها، صو
 ١٣ فكلّ، وكلّ، صو

الواجب الوجود، ولا عرض، ولا جسم، ولا أحد جزئية أعني المادّة والصورة ولا نفس أخرى من حيث هي نفس. فهو إذاً عقل، إمّا مطلقاً أو المبعض الاعتبارات. ولا بدّ وأن ينتهى إلى ما هو عقل مطلق، فستند كلّ النفوس إليه، وهو المطلوب.

١) مطلقاً أو؛ مطلق و . صمو

#### الفصل الثاني

# في أنّه لولا العقل لما خرجت النفوس في تعقّلاتها من القرّة إلى الفعل، ( وأنّ إليه مستند كهالها الذاتي "

كل شيء يسخرج من القسوة إلى الفعل، يحتاج إلى مُسخرج لا شيء من الأشياء يخرج ذاته من القوّة إلى الفعل في أمر من الأمور؛ فإنّ ذاته لو اقتضت الخروج إلى الفعل، لما كانت بالقوّة أصلاً. وكلّ من يخرج ذاته من القوّة إلى الفعل، فاعتبار كونه بالفعل أشرف من اعتبار كونه بالقوّة. فيجب أن تكون ذاته لو قبلت عن نفسها الكمال أشرف من ذاته؛ وهو محال.

ثمُّ البسيط الواحد ـ من حيث هو بسيط وواحد ـ لا يصحُ أن يفعل ما كان قابلاً له: وإلَّا لكان فعله بجهة وقبوله بأخرى. فكان فيه تركيب مًا: هذا خلف.

إنَّ النِّفس يلزمها مخرج مُجرد كن تكون بالفعل وإذ قد ثبت هذا. فالنفس التي كانت عاقلة بالقرّة. ثمّ صارت عاقلة بالفعل. لا بدّ لها من مخرج في ذلك إلى الفعل. [و] هو إمّا عقل أو مستند إلى عقل. وبرهانه: أنّ النفس إذا غابت عنها صورة معقولة، فتارةً تفتقر في استعادتها إلى كسب جديد، وتارةً لا تفتقر في استعادتها إلى ذلك.

والصورة المدركة إذا كانت حاضرة عند القوّة المدركة. لم تغب عنها القوّة: بل كانت مدركة لها بالفعل. أ رأيت القوّة إن غابت عنها. ثمّ عاودتها والتفتت إليها. هل يكون قد حدث هناك غير تمثّلها لها؟ فيجب إذن أن تكون الصورة المغيّب عنها قد زالت عن القوّة المدركة زوالاً مًا.

فإن زالت ولم تتحفّظ في قوّة أخرى. تكون لتلك القوّة المدركة كالخزانة. افتقرت القوّة المدركة في استعادتها إلى تجشّم كسب، مثل تجشّم الكسب الذي كان في إدراك تلك الصورة أوّلاً.

وإن انحفظت في قوّة أخرى كالحزانة. لم تفتقر القوّة المدركة في استعادتها إلى أكثر من مطالعة الحزانة. والالتفات إليها من غيراحتياج إلى أن يكتسب. كما اكتسب في أوّل الأمر.

ولو افتقرت إلى تجشّم كسب جديد لكان الذهول والنسيان واحداً. والصورة المقليّة إذا غابت ولم يفتقر استرجاعها إلى كسب جديد، لا بدّ وأن تكون محفوظة في شيء. وإلّا لم تستفن عن تجشّم الكسب المذكور.

وذلك الشيء لا يجوز أن يكون جسماً ولا جسانياً. لاستحالة حـصول المعقولات الجرّدة فيهما. فهو إذاً مجرّد.

> إنّ الأمـــر المخرج هـو العقل لا النـــفس

وهذا الجرّد: إمّا النفس المدركة لتلك الصورة. أو غيرها.

لا جائز أن يكون هو النفس. وإلّا لم تكن غائبة عن تلك الصورة لما مرّ. ولا جائز أن يكون هو جزءها. إذ لا جزء للنفس. كما عرفت.

فلا بدُّ وأن يكون جوهراً عقلياً أو ينتهي إلى جوهر عقلي.

أمّا أنّه جوهر، فلأنّه لو كان عرضاً لكان محلّه مجرّداً. وَإِلّا لكان العرض جسمانيا. وهو باطل. وذلك الجرّد هو الجوهر الذي كلامنا فيه.

وأمّا أنّه عقلي أو ينتهي إليه. فلأنّه لو كان نفساً وكانت المعقولات فسيها بالقوّة وخرجت إلى الفعل. افتقرت إلى مكمّل ومفيد آخر. ولا بدّ من الانتهاء.

۲) تجشّم: تجسم، صنق ٤) الذهول: الدقول(؟) ، صنو

۱) عن: على، صبو

٣) تجشّم: تجسم، صو

٥) تجشّم: تجسم، صو

دفعاً للتسلسل أو الدور الحمالين إلى ما لا تكون المعقولات فيه بـالقوّة. بـل تكون فيه بالفعل.

وليس ذلك هو الواجب الوجود، فإنّه سيتبيّن لك امتناع كونه محلّاً للهيئات. فهو إذاً عقل مطلقاً، أو ينتهي إلى ما هو كذلك. وأعني بـقولي «مطلقاً» أنّه عقل من جميع الاعتبارات، ليس عقلاً باعتبار ونـفساً بـاعتبار غيره. فهذا الجوهر الجرّد هو الذي يعطي النفوس كهالها. ونسبته إلى النفوس البشرية كنسبة الشمس إلى الابصار، بل أتمّ. وهو كالخزانة للـمعقولات؛ إذا أقبلنا عليه قبلنا عنه. وإذا اشتغلنا عنه بجانب الحسّ المحت الصورة العقليّة

كيفية الاتّصال بين النفس والعقل فالاتصال الذي يقع بين نفوسنا وبينه، هو الذي يرسم فيها الصور العقلية التي تخصص بسبب استعدادات خاصة، تخصصها أحكام خاصة من الإدراكات الجزئية السابقة المعدة الإدراك الكليات أو الإدراكات الكلية المناسبة المتأذية إلى المدرك الكلي.

ولولا تلك الخصّصات لكان إدراك النفس لبعض الصور دون سائرها تخصيصاً من غير مخصص، وهو باطل بالبديهة. ومتى انقطعت الوصلة بمين النفس وبين ذلك الجوهر العقلي بإعراضها عنه إلى ما يلي العالم الجسداني أو النفس إلى صورة أخرى، المحى ما كان متمثّلاً في النفس أوّلاً.

ونظير النفس في ذلك من الجسهانياتِ المرآءُ: فإنّه إذا حوذي بها صورة. تمتّلت فيها. فإذا أعرض بها عنها زال ذلك التمثّل، وربّما تمثّل فيها عمير تسلك الصورة على حسب ما يحاذي بها.

۱) *درّة التاج* ج ۵ / ۹: «زود باشد کی روشن گردانیم» (سنبیّن)

٢) انمعت: انعجبت (؟)، مع
 ٤) فالاتصال: فالانفعال، مع
 ٤) خاصة: خاص، مع، تر
 ٥) بالبديهة: بالبديهة، مصو

٤) خاصه: خاص، منغ، در ٥) بالبديهة: باد ٦) أو: لو، صنو ٧) فيها: ــ، تر

وكذلك حال النفس إذا أعرض بها عن جانب القدس إلى جانب الحسّ. أو إلى شيء آخر من أمور القدس. وهذا أيضاً فلا يكون للنفس إلا إذا اكتسبت ملكة الاتصال بذلك الجوهر العقلي؛ والنسيان في الصور الحيالية إغًا كان لزوالها عن الحزائة. "

وهذا الجوهر لو زال عنه شيء لاحتاج إلى مخرج آخر يُخرجه من القــوّة إلى الفعل؛ ويعود الكلام فيه.

وإذا كانت النفس ذات هيئة تتمكّن بها من الاتّـصال بـالجوهر العـقلي. فذهولها عن الصور المعقولة لا يحوجها إلى استثناف اكتساب؛ وتلك الهيئة هي ملكة الاتّصال به.

وإذا زالت تلك الملكة عنها. فذلك الزوال هو نسيان ما اختص بتلك الملكة من المعقولات الحاصلة للنفس.

إنَّ النَّهُ النَّامُ الْمُوامِلُولُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّا

وتصرّف النفس في الصور الخيالية والمعاني والأحكام، التي في الحافظة بتوسّط القوّة الفكرية، يفيدها استعداد الاتصال بالعقل المفارق، وحصول صور تناسب ذلك الاستعداد؛ ويخصّص التصرّفات الفكرية بصورة صورة؛ ويخصّص استعداد النفس لصورة صورة من العقليات.

وقد يحصل استعداد صورة عقلية من صورة عقلية على أنّ الصورة العقليّة لا تخلو عن محاكيات لها من قبيل التخيّل بما يليق بالقوى الجسمانية. ألست ترى أنّ التفكّر في الأشخاص الجزئية يعدّ النفس لقبول الصورة الكلّية المتناولة لتلك الجزئيات؟ كالصورة الإنسانية المكتسبة من التصرّف في خيال جزئياته. وكصورة الصداقة المجرّدة عن العوارض المادّية من التصرّف في هذه التصرّفات في الجزئيات هي الخيصات

١) ملكة: فلكم (؟)، مج ؛ لملكة، تر
 ٢) الخزانة: الحرابة (؟)، صو
 ٢) تناسب: ... صو

للاستعداد التامّ لصورة صورة من الكلّيات.

وقد يفيد هذا التخصّص «معنى عقلي» لمعنى عقلي، كتصور المحدود من الحدّ. والمرسوم من الرسم، واللازم من الملزوم. والنتيجة من القياس. ولانظنّ أنّ المقدّمتين محصّلتان للنتيجة بأن يفيدا وجودها؛ بل هما معدّان للنفس باستعداد قريب لحصول صورة النتيجة فيها من المبدأ المفارق.

وكما أنّ الأوّليات لا يتوقّف الحكم بها على غير تصوّر الطرفين. ولا يُجاب فيها عن لميّة طالبة للتصديق. فكذلك إذا لاحت المقدّمات والتفتت النفس إليها حقّ الالتفات تحصل النتيجة بيتة. وإذا طلب لميّة التصديق لم يمكن أن يجاب بشيء. وكم من شخص يُعرض عليه أمر فلا يفيده علماً ألبتّة. ويفيد غيره علماً يقينياً، وطمأنينة روحانية. فكلّ هذه وسائط للعلم؛ وأمّا واهبه فغيرها.

إنَّ الإدراكات الأوليسة الأوليسة من الفيض الإلهى

ونحن فنجد عجوهر النفس في الأطفال خالياً عن كلّ صورة عقلية. ثمّ تحصل له المعقولات البديهية من غير تعلّم ولا روية. وليس حصولها فيه بمجرّد الحسّ والنجربة. إذ لا يفيدان بمجرّدهما حكماً كلّياً. إذ لا يؤمن وجود شيء مخالف لما أدركته.

فحكنا «أنّ الكلّ أعظم من جزئه» مثلاً ليس لأنّا أحسسنا كلّ جزء هذا حاله.و كذلك القول في تصديقنا بالبراهين إذا صحّت، فإنّ اعتقادنا صحتها لايصحّ بتعلّم، وإلّا فذلك يتادى إلى ما لا يتناهى. ولا ذلك مستفاد من الحسّ؛ إذ لا يفيد الحكم الكلّى.

فهذه الأشياء إذاً من فيض إلهي يتَصل بالنفس النطقية، وتتَصل به. فتعصل فيها هذه الصور العقليّة. والذي فالض منه ذلك لا بـدّ وأن تكـون هـذه المعقولات حاصلة <sup>1</sup> فيه. لما مرّ من وجوب كونه كالحزانة <sup>6</sup> لها.

۱) التخصص: التخصيص، صو ۲) فنجد: فتجد (؟)، مج، تر

يقينياً: يقيناً، مج، تر
 حاصلة: حاصل، مج

وإذا كان كذلك لم يكن جسماً ولا جسمانياً. إذ المعقولات لا تحصل في جسم، ولا جسماني.

ولا بدّ وأن لا يكون فيه بالقوّة. وإلّا لاحتاج إلى مكلّ آخر. ومخرج له فيها إلى الفعل.

فلا يكون مستكلاً فيها بآلة بدنية؛ فهو من هذه الحيثية ليس بنفس. وليس هو الواجب الوجود لما ستعلم أنّه لا يكون محلاً لشيء.

فهو إذاً جوهر عقلي يقوم للنفس الناطقة مقام الضوء للبصر. إلَّا أنَّ الضوء

يفيد البصر القوّة على الإدراك فقط، لا الصورة المدركة. وهذا الجسوهر يمفيد بانفراد ذاته للقوّة الناطقة القوّة على الإدراك ويحصّل لها الصور المدركة أيضاً. والأشغال البدنية تعوى النفس عن الاتصال به، فلا تتصل به إلا برفض القوى البدنية وتخليتها. إمّا رفضاً بالكلّية \_ وكأنّه غير ممكن، وللنفس تملّق بالبدن \_ أو رفضاً دون ذلك، وليس شيء يمنعها عن دوام الاتصال به إلاّ البدن. والتجربة والحدس يدلّان على ذلك.

إنّ الأشفال البدنية يسمنع النفس عن الاتسصال بالأمر السسفارة

فإذا فارقت البدن ولم يبق فيها شيء من الهيئات المكتسبة منه التي تجعلها عند مفارقته. كأنّها لم تفارقه. لم تزل متّصلة بمكمكها ومتعلّقة به.

وقد عرفت أنّ اللدّة الحـقيقية هي اللذّة العـقليّة. وهـي الكــال الحـقيقي للنفس.

> مراتب العقل الانسساني وتوسيطه في الاتسسصال

فالعقل لا هو المكل للنفس. ومن علل الاتصال به قرّة تفيده هي العقل الهيولاني، ومتوسطة هي العقل بالملكة. وقريبة هي العقل بالفعل. إلاّ أنّ العقل الهيولاني يعدّ النفس للاتصال. وحصول الأوائل [لا] لا بتوسّط قصد فكري من النفس، والقرّتين الأخريين تعدّان مع قصد ما.

٦) برفض: برفق ، مج٨) يعد ً: بعد ، مج

٥) كالخزانة: كالحرابة ، صبو
 ٧) فالمقل: والمقل ، مج

٩) الإضافة من درّة التأج ج ٥ / ١٣

## الفصل الثالث في بيان إستناد ما لا يتناهى من الحركات والحوادث إلى العقل`

امتناع عدم تناهى القبوة بألمدة

القوّة: إذا كانت غير متناهية من جهة إعطاء المدّة، لا يكن أن تكون قابلة للتجزّي بوجه من الوجوه، ولا بالعرض؛ لأنّ كلّ قوّة تجزّ أت فإنّ واحد من أجزائها يقوى على شيء. والجملة تقوى على مجموع تلك الأشياء. وإذا كان كذلك كان كلّ جزء أضعف وأقلّ مقوّياً عليه من الجملة؛ فإن قَوىٰ كلّ واحد من هذه الأحزاء وبعضها على ما لا يتناهى من وقت معنَّ فقوَّى الجملة أزيد منه، ولا زيادة على غير المتناهي، إلّا من جهة الطرف الذي يتناهي إليه، فبتي " أنَّ كلِّ واحد منها يقوى من ذلك الوقت المعيِّن على متناهِ. فتكون الجملة أيضاً متناهبة، وقد من فرضت غير متناهبة؛ هذا خلف.

وكذلك إذا كانت القوّة غير متناهية من جهة العدّة، فإنّ العدّة إذا كانت متعاقبة لزم أن تكون المدّة التي وقع فيها التعدّد الغير المتناهي غير مـتناهية. ويعود الخلف المذكور. وإن لم يكن العدد متعاقباً. فبطلان عدم تناهيه أظهر.

امتناع عدم تناهى القبؤة بآلعدّة

وتبيِّن أيضاً امتناع عدم تناهى القوَّة. باعتبار العدَّة على كـلِّ واحــد مـن التقديرين، بأنَّها لو إحتملت التجزّى فكلِّ واحد من تلك العدّة:

> ٢) فيقي: + تكون (!)، صبو ۱) قارن: درّة التاج ج ۵ / ۱۳ ٣) قد: ۔، مج، تر

إمًا أن لا يقبل الشدّة والضعف، مثل تعقّلنا أنّ الواحد نصف الإثنين؛ أو يقبلهها، ككلًا واحد من عدد الحركات.

فإن كان الأوّل: فلا بدّ وأن يقوى البعض على شيء من ذلك.

ومحـال أن يقوى على آحاد مثل أحاد ما يقوى عليه الكلّ. وهــي غــير متناهية. وإلّا لم يبق فرق بين الكلّ وجزئه.

و على أيضاً أن يقوى على آحادكذلك وهي متناهية. وإلّا لكانت الجملة أيضاً تقوى على متناه.

فلم يبق إلّا أن يقوى البعض على آحادكلّ واحد منها أقلّ من آحاد الكلّ: إمّا متناهية. أو غير متناهية. وكيف كان فهو يوجب أن تكون الآحاد قابلة للأقلّ والأزيد. وهو خلاف الفرض.

وإن كان الناني: فالبعض من القوّة إن لم يقو على تحريك ما حرّكه الكلّ. فلا شك أنّه يقوى على تحريك ما هو أصغر منه. ثمّ الكلّ يكنه تحريك ذلك الأصغر حركات أسرع، فيحرّك في مثل زمان تحريك الجنزء تحريكاً أكثر عداً، فيكون العدد المبتدأ من وقت معيّن إن صدر عن الجزء كان أقل منه لو صدر عن الكلّ. إذ هو أبطأ، فيكون هو بعض الصادر عن الكلّ. وابتداؤهما واحد، فيجب أن ينقص المقوي عليه لا من جهة المبتدأ، وما نقص من جهة فهو متناو منها. فالصادر عن الجزء متناهي من الجهات، ويرجع الحال المذكور. وبهذا تظهر استحالة اشتراكها في الفعل، ويكون الخلاف في أنّ فعل الكلّ أشدّ من فعل الجزء؛ وكلّ قوّة في جسم فإنّها تحتمل النجرّي. فليس شيء من القوى غير المتناهية موجوداً في الجسم.

ولا قوّة من القوى الجسمانية غير متناهية التحريك. ســواء كــان تـعلّقها

إنّ القسوي الجسمانية مستناهية التسحريك

۱) ککلّ: کلّ، میج ۲) و: +هو، تر ۲) الجزه: ۱. میج ٤) کان: حرکات، میج

بالجسم تعلق الحلول. أو تعلقاً على وجه آخر؛ لأنّ القوّة الغير المتناهية لو حرّكت جسماً مسافة مّا بكلّ قوّتها لا ببعضها. حتى لا تكون الإرادية منها تمسك عن تشديد الحركة لينصرف كهالها إلى دوام التحريك. وحرّكه ذلك أ الجسم بعينه في تلك المسافة بعينها أخرى متناهية. فكلّ منها تُحرّك في زمان لا محالة، ولزمانيها وبطنهها.

ولا شكّ أنّ قطع الجسم لتلك المسافة بالقوّة الغير المتناهية إنّا هو في زمان أقصر من الزمان الذي يقطعها بالقوّة المتناهية، وإلّا لم تظهر الشفاوت بين القوّتين، والتي زمانها أطول. ونسبة القوّة إلى القوّة، كنسبة الزمان إلى الزمان، لكن نسبة الزمان إلى الزمان نسبة متناو إلى متناو، فنسبة القوّة إلى القوّة هي كذلك أيضاً. فالقوّة التي فرضت غير متناهية هي متناهية؛ هذا خلف.

في تناهى تحريك القوّة في الشدة ولا يتصرّر قوّة تحرّك تحريكات غير متناهية في الشدّة. وإلّا لكان تحريكها لا في زمان. إذ لو كان في زمان ـ مع أنّ كلّ زمان فهو قابل للقسمة كها عرفت لكان كونها في بعض ذلك الزمان يقتضي كونها أشدّ من التي في كلّه؛ فلا تكون ألحركة في كلّه. لا نهاية لها في الشدّة؛ وهو على خلاف ما فرض.

إنَّ كلَّ حركة غير مستناهية تسسستندإلي العقل وإذ قد تقرّر أن كلّ قوّة حالّة في الجسم أو متعلّقة به كيف كان، لا يجوز أن تكون غير متناهية في ذاتها، أي لا تكون بحيث يصدر عنها ما لا يتناهى في المدّة أو في العدّة أو في الشدّة. فن الواجب أنّه إن كانت حركات غير متناهية أو حركة واحدة كذلك، فلا بدّ من استنادها إلى عقل واحد. فيا زاد. لكنّ

٢) المتناهية: متناهية ، صبو ، تر

١) ألغير: بغير . مج

۳) تشدید: شدید، مج، تر

درة ألتاج ج ه / ٥٠: وقوتي ديكر متناهي تحريك أن جسم كند» (و قوة متناهية اخرى تحريك ذلك الجسم)
 ازمانيهما: بينهما، مج

المقدّم حقّ؛ فالتالي مثله.

أمًا بيان صدق المـتّصلة: فلأنّ ماعدا العقل إمّا جسم. أو متعلّق به. أو لا جسم ولا متعلّق به.

لكنّ الجسم وما يتعلّق به. لا يصدر عنهما ما لا يتناهى. فالصادر عنه ذلك هو ما ليس بجسم ولا متعلّق به.

وهذا إن كان هو واجب الوجود فيمتنع أن لا يكون بسينه وبسين المحـرّك الجسماني واسطة ـكما ستعلم ـ سواء كان ذلك المحرّك نفساً أو غير نفس. ونعيد الكلام في الواسطة.

وإن كان عرضاً فحلّه هو العقل. لا غير. وإلّا لم يكن بريئاً عـن التــعلَق بالجسم.

وإن كان عجوهراً فذلك هو العقل. إذ لا نعني بالعقل إلّا الجوهر الذي هو بهذه المثابة.

وأمّا بيان حقية المقدّم: فلأنّه لولا وجود حركة غير منقطعة لما حدث حادث. إذ الحادث لا يوجد بعلّة دائمة إلّا إذا توقّف إيجابها له على حادث آخر، وإلّا لكان وجوده في بعض الأحوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجّح. فلا بدّ من توقّف على آخر؛ وهكذا إلى غير النهاية.

وهذه الحوادث لا يجوز اجتماعها في الوجود. لاستحالة وجود أمور مترتبة بالطبع إلى غير النهاية معاً. فكل حادث يسبقه آخر لا إلى أوّل. والسابق لا يجوز أن يكون علّة تامّة لوجود اللاحق. لأنّه غير موجود حال وجوده. فلا بدّ وأن تكون العلّة النامّة لوجوده مركّبة من موجود دائم الوجود ومن سبق حادث آخي.

۱) عرضاً فمحلّه... کان: ــ، مج

٢) حال: حالة، مج، صبو، تر / ضبط النص قياسي

ثم الحادث إذا حصل وله علّة ثبات فنسبته إليها ليست داغة. وإلاّ لدامت؛ ولكنّها حادثة؛ فللنسبة علّة حدوث وثبات. ثمّ يعود الكلام إلى نسبة النسبة في نسبتها إلى علّة الثبات، وتنسلسل العلل الثابتة إلى غير النهاية؛ فلا بدّ من وجود شيء ثباته على سبيل التغيّر والحدوث، بمعنى أنّ ماهيته هي النغيّر والتجدّد، ولا مفهوم له وراء ذلك. فدوام هذه الماهية وثباتها هو دوام التغيّر وثباته! وذلك الشيء هو الحركة الداغة.

و لو فرض انقطاعها في حالة لاستحال البعدها حدوث حادث. فإنّه إذا لم يحدث في حالة فما الموجب لحدوثه بعدها؟ فيفتقر إلى حادث؛ وذلك الحادث يفتقر أيضاً إلى مثله، فلم يتصوّر الحدوث. ومهما فرضت حركة دائمة السقطع الاستفهام بـ «لم».

إنّ حركة مــا لا يــــتناهى دورية ولا بدّ وأن تكون هذه الحركة دورية، وإلاّ للزم انقطاعها؛ بدليل أنّ الحركة المستقيمة لا تذهب في جهة إلى غير النهاية، لوجوب تناهي الجهات والأبعاد، [و] لا بدّ لها من الانقطاع لوجوب السكون بين كلّ حركتين مستقيمتين متضادّتين أو مختلفتين كيف كانتا؛ إذ الحركات المستقيمة لا بدّ وأن تكون نحو جهة، ولا بدّ وأن يكون لتلك الجهة حدّ تنتهي إليه.

والحرّك الموصل للجسم إلى ذلك الحدّ سواء كان هو الميل أو الطبيعة أو أيّ شيء كان، يجب أن يكون مغايراً للمحرّك له من ذلك الحدّ إلى جهة أخرى تخالفها. ولا شكّ أنّ الموصل إلى حدّ يكون موجوداً حال الوصول إليه، ضرورة كونه علّة الوصول، والوصول آني الوجود. والسبب المقتضي للحركة من ذلك الحدّ إلى آخر يخالفه في الجهة، لا يجامع وجوده وجود السبب الموصل

١) ثباته: ميتنه (؟؟), صبو ) لاستحال: لاستحالة، صبو

٣) بالتعاود: التعاود. مج، تر. همو / ضبط النصّ يوافق درّة التاج بر ١٨/٥

٤) بين: من ، مج

إلى الحدّ الأوّل؛ فهو حادث بعد الموصلية بعدية. لا يجامع القبلية. لا كالبعدية الذاتية. وهذا الحادث هو آتي الوجود أيضاً فيبيّن آنّ الموصلية إلى الحدّ الأوّل وأنّ اللاموصلية إليه، وهو الآن الذي وجد فيه سبب الحركة من ذلك الحدّ إلى ما انتهت إليه الحركة إلى الجهة المخالفة. إمّا أن يكون زمان أو لا يكون.

فإن لم يكن، لزم تتالي الآنات.

وإن كان. فذلك هو زمان السكون. فتنقطع الحركة. فلا يحفظ الزمان. فالّتي تحفظه هي المستديرة.

ثم إنّ حدوث المحرّك من ذلك الحدّ يستدعي وجود حركة متصلة مستمرّة. فلو كانت مستقيمة لعاد الكلام، فوجب كونها مستديرة، سواء كان بين الحركتين المستقيمتين زمان سكون، أو لم يكن.

فلا حادث إلا وهو منفعل عن الحركات الدورية السهائية، ولهذا لو كانت السهاويات أخرى متحرّكة على السهاويات أخرى متحرّكة على الدوام حركة دورية، فتكون هي التي كلامنا فيها. فالسهاويات ثابتة دائمة على حالة واحدة في ذواتها وأعراضها القارة، لكن يحصل بحركاتها المختلفة اختلاف اضافات، كما مرّ.

إنّ الحسركة الدوريسة ذاتسسية للسفلك ولا تسحتاج إلى عسلة زائدة على وجود

ولا تفتقر هذه الحركة الدورية إلى علّة حادثة. لكـونها ليس لهـا ابــتدا. زماني. وهي دائمة باعتبار. وبه استغنت عن العلّة الحـادثة؛ وحـادثة بــاعتبار. وبه كانت مستند ً الحـادثات.

فإنَّ المراد بالحادث الذي هو موضوع قولنا: «كلَّ حادث فله علَّة حادثة» هو الماهية التي عرض لها الحدوث والتجدّد من حيث هي معروضة له. والحركة ليست كذا: بل هي حادثة لذاتها. بمني أنَّ ماهيتها هي الحدوث الذي

۱) *درّة التاج* ج ۵ / ۱۹: + آن ۲) فيبيّن: فبين (؟) ، صو ۲) مستند: تستند، صو

نعني به ههنا نفس التغير واللاثبات. فإذا كان ذلك الحدوث أو التجدد أو التغير -بأي عبارة شنت أن تعبر عنه - داغاً. لم يكن منتقراً إلى أن تكون علته حادثة. إلا إذا عرض له تجدد وتغير زائدان عليه. كالحركة الحادثة بعد أن لم اتكن؛ بخلاف المتصلة الداغة التي قد عرفت كيفية تعلقها بالإرادات الكلية والجزئية، وحدوث العلة الذي ليفتقر إليه المعلول الحادث. لا يلزم أن يكون حدوثاً زائداً، وإلا لم يصح إسناد الحوادث إلى الحركة الداغة.

فالحاصل أنَّ كلَّ واحد من المتغيِّرات ينتهي إلى ماهية دائمة. هــي نــفس التغيِّر. وهي الحركة المعرَّفة بأنَّها هيئة بيتنع ثباته لذاتها. فــلدواسـها لم تكــن علّـها حادثة. ولكونها نفس التغيِّر صحّ أن تكون علّة للمتغيِّرات.

ولولاها:

للزم من دوام تأثير الواجب لذاته في معلوله الأوّل. على ما ستعلم دوام معلول معلوله. وكذلك حتّى لا ينتهي الأمر إلى الحوادث العنصرية ألبتّة.

و للزم من وجوب حدوث علّة كـلّ حــادث عـنصري تســلـــل عــلل ومعلولات حادثة موجودة معاً لا نهاية لها.

وللزم من عدم أيّ شيء كان بعد وجوده عدم علّته. وعدم عـلّة عـلّته كذلك، إلى أن ينتهي الأمر إلى واجب الوجود لذاته. فيعدم ما يمتنع عدمه.

وهذه اللوازم كلّها باطلة. ووجه لزومها قــد عــرفته مــن أصــول ســبق تقريرها.

ولوجود<sup>ًا</sup> الحركة المستمرّة لا يلزم شيء من هذه الممتنعات. فلولا وجود عقل أو أكثر موجب لهذه الحركة. لما وجدت.

ولا يجوز أن يكون العقل مباشراً لهذه الحركة. وإلّا لكان له تعلّق بالجسم

إنّ العـــقل لا يـــباشر حركة الفلك. بل بواسطة النفس

۱) لم: ــ، مج ۲) الذي: ــ، تر ۲) عدم: ــ، تر ٤) لوجود: بوجود، صو من طريق التصرّف فيه، فلم يكن عقلاً، بل معنى استناد هذه الحركة إلى العقل هو أنّه لا يزال دائم الفيض على النفس الحرّكة هذه الحركة. بمدّأ لها بقوّته التي لا تتناهى، وهي تقبل منه ذلك الفيض، وتؤثّر تأثيراً غير متناه على سبيل الوساطة، لا على سبيل مبدأية التي بين امتناعها. فا يتعلّق بالجسم لا يصدر عنه ما لا يتناهى لو انفرد، لكن يجوز ذلك إذا لم يزل مستمدّأ من مبدأ عقلي، وليس يمتنع على الأجسام الانفعال الغير المتناهي، بل المعتنع عليها هو الفعل الذي هو كذلك على وجه الاستبداد، من غير أن يستمدّ أمراً من غيره.

١) ومن المؤسف عليه إلى هنا قد تمّت نسخة، مج

# الفصل الرابع في كيفية كون العقل مصدراً للأجسام`

اختلاف الأجسيام سيالهئات لا بدّ من افتراق الأجسام بالهيئات. والهيئات التي تقترن بها بيتنع أن تكون معلولة لنفس الجسمية بما هي جسمية. وإلّا لا تُفقت الأجسام في الهيئات والمقادير والأشكال. لا تُفاقها في الجسمية.

إن الأجسام لا تفيد الهسيئات الهسيئات المسترة

وإذا لم تقتضها مجرد الجسمية مع أنّ الأجسام لا قيام لها إلّا بها لاستحالة وجود الأشياء المتكثّرة دون مخصّصاتها وجب من ذلك أن لا تقوم الأجسام إلّا بما هو غير جسم. فإنّ بعض الأجسام إذا لم يوجب تلك المخصّصات من حيث هو جسم لم يوجبها جسم غيره، لاشتراك كلّ الأجسام في الطبيعة الجسمية.

وغير الجسم:

إن كان عرضاً فلا يوجد الجسم الذي هو جوهر، لما عرفت من امتناع إفادة ما لا قوام له بنفسه وجود ما له قوام بنفسه.

وإن لم يكن عرضاً فليس هو الواجب الوجود. إذ لا يـصدر عـنه بـغير واسطة ما له تركيب. إلّا إذا أوجد أحد جزئيه أوّلاً. وأوجد الباقي بواسطته ثانـاً.

لكنّ الجسم لا يصحّ إيجاده له كذلك. لأنّ أحد جزئيه هو المادّة والآخر هو

۱) قارن: درّة التاج ج ٥ / ٢٢ ) مخصّصاتها: مخصّصابها، صو

الصورة. وقد سبق بيان استحالة أن يكون أحدهما علَّة الآخر، أو واسطة مطلقة في وجود الآخر.

وليس هو أيضاً جوهراً نفسانياً وإلاّ لكان متعلّقاً بالجسم، وكانت فاعليته من حيث هو كذلك بواسطة الجسم الذي تعلّق به. ونحن فنجعل كلامنا فيها صدر عنه ذلك الجسم، ولا بدّ من الانتهاء آخر الأمر إلى عقل هو المصدر بعد واجب الوجود لوجود الأجسام.

> كيفية تقارن الهـــــيولي بالصورة معاً

وكيفية هذه المصدرية هي: أنّ المبدأ المفارق يفيض عنه وجود الهيولى بإعانة الصورة من حيث هي صورة ما. لا من حيث هي هذه الصورة المعيّنة. إذ لو كان من حيث تعيّنها، لما بقيت الهيولى بعد مفارقة تلك بعينها، فما كان يصحّ تعاقب الصور على هيولي واحدة. وكونها صورة ما ليس أمراً واحداً بالعدد. فلا يكني في وجود الهيولى التي هي واحدة بالعدد. ولهذا افتقرت في وجودها إلى واحد بالعدد. دائم الوجود هو غير الصورة المفترة إلى الهيولى بوجه ما. سواء جاز عليها مفارقتها أو لم يجز. وينضاف إلى ذلك الواحد الصورة من حيث طبيعتها النوعية، فتجتمع منها علّة تامّة للهيولي مستمرة الوحد دمعا.

فيكون ذلك المبدأ نظير شخص استبق سقفاً بدعامات متعاقبة. يزيل واحدة ويقيم أخرى بدلها. وتلك الدعامات هي نظير الصور المتعاقبة التي بها كان ذلك المبدأ المفارق مستبقياً وجود الهيولى. فباجتاعها تم وجود الهيولى ودخلت الصور<sup>4</sup> العاقبة من حيث هي تلك بعينها في العلية بالعرض. وعند تما وجود الهيولى المعيّنة،

۱ *درّه التا*ج ج 7 / ۲۳: «بعينها» ۲*ا درّه التاج*: «مضاف شوذ» (يضاف) / ونعتنا هذا يوافق هامشها Libصور: الصورة، صنو

لكونها قابلة للتناهي والتشكّل اللذين بهها تتشخّص الصورة.

وتشخّصت هي أيضاً بالصورة. من حيث هي صورة سطلقة. وموجبة لذلك التشخّص. فلا يعقل وجود الصورة المعيّنة إلّا في مادّة معيّنة. ولاكذلك المادّة مع الصورة. فهكذا يجب أن يتصوّر كيفية صدور الجسم عن الفعل.

إنَّ الجسسم لا يفيد جسماً أخر بل العقل يفيده و يدلّك أيضاً على كونه علّة للجسم كون الجسم لو فعل شيئاً لكان إنّا يفعل بصورته؛ لأنّه إنّا يوجد بالفعل بها. ولا يكون فاعلاً إلّا إذا كان موجوداً بالفعل بها. ولا يمكن أن يفعل بمادّته. لأنّه بكون بها موجوداً بالقوّة. ومىن حيث هو كذلك فلا تصدر عنه فعل.

والصورة النوعية والجسمية إنماً يصدر عنها أفعالها بتوسط ما فيه قوامها كها عرفت. ولا توسط للجسم بين هذه الصور وبين ما ليس بجسم، سواء كان هيوني أو صورة أو غيرهما.

فلو أوجد جسم بصورته جسماً آخر لوجب أن يوجد أوّلاً جزئيه اللذين هما المادّة والصورة، حتى يوجد بوجودها الجسم. وإذا امتنع إيجاد جنرئيه بصورة جسمية لعدم النسبة الوضعية بين الجسم وبين كلّ واحد منها، وجب من ذلك أن يمتنع إيجاده بها.

فلا يوجد الجسم بجسم، ولا بنفس أيضاً من حيث هي نفس. فإنّها مـن هذه الحيثية لا تفعل إلّا بواسطة الجسم. كما مرّ. فهو إذن بعقل: إمّا عقل مطلق. أو عقل ببعض الاعتبارات.

تبيين المسرام بسييان أخـر ومن الوجوه الدالّة على أنّ الجسم لا يفيد وجود جسم آخر. هو أنّه لو كان كذلك، لتقدّم هيولي الجسم ـ الذي هو العلّة ـ على جسميته. وهميولي

۱) درّة الناج ج ٥ / ٢٤: «جه تعقّل نتوان كرد» (فلأنه لا يعقل) ۲) أي كون العقل ٢ ) بوجودهما: بوجودهما. صو

المعلول مشاركة في النوع لهيولى العلّة، ووقوع الهيولوية عليهها إنّما هو بالتواطؤ لا بالتشكيك وغيره. فيلزم أن تكون هيولى المعلول متقدّمة عـلى جــــمية العلّة، فيتقدّم المعلول على العلّة؛ وهو محال.

> إنّ العــــقل يوجد الفـلك قطّ

ولو أوجد فلك من الأفلاك أو عنصر. فلكا أخر أو عنصراً. لكان: إنا الحاوي يوجد المحوي، أو المحوى يوجد الحاوى.

وكلا القسمين باطل.

إنّ الفــــلك الحــــاوي لا يـــوجد المـــحوي وهكــــذا بـــالعكس

أمّا الأوّل، فلأنّ الجسم لا يصدر عنه فعل إلّا إذا صار شخصاً معيّناً؛ إذ الطبيعة النوعية ما لم تكن كذلك لم تكن موجودة في الخارج، فلا تكون علّة لوجود غيرها؛ وحال المعلول مع وجود العلّة هي الإمكان؛ إذ لا يكون للمعلول وجود ووجوب إلّا بعد وجود العلّة ووجوبها، لا معها. ووجود العمّة عرب الخلا في الحاوي هما معاً، لا معية المصاحبة الاتفاقية، بل معية مانعة من انفكاك أحدهما عن الآخر، فإنها لا يتخالفان في الوجوب والإمكان بحيث يمكن انفكاكها، فلا يتصوّر أحدهما إلّا مع تصور الآخر، وتشخص الحاوي العلّة وكذا وجوده ووجوبه متقدّم على تشخّص الحدوي ووجوده

فعدم الخلأ:

إن كان واجباً عم وجوبه. كان المسلأ المحموي كمذلك: لعدم تخالفها في الوجوب والإمكان المؤديّ إلى جواز الانفكاك. لكنّ الحوي لا بدّ وأن يكون

١) بالتشكيك: بالتشكك، صو، قر / ضبط النص قياسي

٢) فلا يتصور: ولايتصور، صو

٣) هكذا في النسخ / جاء في درّة الناج ج ٢٦/٥: «تشخص حاوى علت» (حاوى العلة)

٤) واجباً: .. تر

بمكناً مع وجوب الحاوى؛ هذا خلف.

وإن كان عدم الخلأ بمكناً مع وجوبه فهو ممكن في نفسه. واجب بغيره، فلا يكون الخلأ ممتنعاً لذاته. بل بسبب؛ وقد بين بطلان ذلك.

ويلزم من امتناع الخلأ لذاته أن يكون المحوي واجباً لذاته. لا ممكناً. وإذ كان هذا اللازم باطلاً. فكون \ الحاوي علّة موجدة للمحوي باطل أيضاً.

ويمكن اختصار هذا. بأنّ الحــاوي لا يمكــن أن يــوجد المحــوي إلّا وهــو متشخّص، ولا يتصوّر تشخّصه إلّا وأن يكون المحـوي موجوداً. لامتناع الخلأ. فلو أوجد المحـوي لكان المحـوي متقدّماً على نفسه تقدّماً بالذات؛ وذلك محـال.

وكون الحاوي والمحوي ممكنين لا يوجب إمكان الخلأ إذا لم يكن الحاوي علمة محويه. لأنّ إمكان خلوّ مكانيهما ليس هو إمكان الخلأ المتنع. فإنّ الخلأ لا ينفرض بارتفاع الحاوي والمحوي معاً. بل إنّا ينفرض فيا نحن فيه بفرض محيط لا حشو له. لتنفرض الأبعاد التي هي الخلأ. وأمّا العدم المحض فعليس خلاً. كما سعة.

وأمّا الثاني: وهو أن يكون المحوي علّة للحاوي فبطلانه ظاهر؛ إذ لايتصوّر أن يوجد الشيء ما هو أعظم منه وأكمل.

وهذا القول المبرهن به على امتناع كون الحاوي والمحوي أحدهما علّة الآخر يمكن أن يبرهن به على أنّ النفس المتعلّقة بأحدهما لا يمكن أن تكون علّة للجسم الآخر.

وظاهر أُنَّهَا لا تكون علّة للجسم الذي هي متعلّقة به: فإنَّ من له رتبة الإبداع لجسم لا تقهره علاقة ذلك الجسم، حتى يصير بحيث تتوقّف أفعاله كلّها أو بعضها على توسّطه. وإذا لم يمكن أن تكون النفس علّة لبعض الأجسام، فلا يمكن كونها علّة لشيء من الأجسام، إذ الأجسام ـ من حيث

إذ نسفى القلك الحاري لا يسوجد المسحوي وهكسذا سالعكس هي أجسام ـ لا اختلاف بينها في الطبيعة. وإن وجب الاختلاف فيها بأمور أخرى. وواجب الوجود فلا يبدع الأجسام بغير واسطة بالتقرير الذي مرّ: فلا بدّ إذاً من توسّط عقل في إيجادها.

> إنَّ الأجسام عسلَة معدَّة لا مسوجدة

و الأجسام وإن لم تكن علّة موجدة للجسم ولا لأحد جزئيد. فإنّها تجمل مادّة جسم آخر في بعض الأحيان مستعدّة لقبول صور أو أعراض تفيض عليها من واهب الصور الذي هو العقل. أو ما يستند إليه: وذلك كالنار التي تجعل مادّة ما جاورها بتسخينها إبّاه مستعدّاً لقبول الصورة الهوائية من واهبها، وكالشمس المعدّة بمقابلتها لقبول التسخين من واهبهه: ولهذا تبق السخونة موجودة بعد زوالها عن المقابلة. ولأجله أيضاً يبقى كثير من الأعراض موجوداً بعد انعدام ما يظن أنّه علّة موجدة له. ولو كانت هذه وأمنالها عللاً موجدة للصور أو الأعراض لما كان يبقى شيء من تلك المعلولات بعد زوال ما فرض أنّه موجد له. فرجدها أمر آخر من المعلولات بعد زوال من الجسانيات.

# الفصل الخامس في أنّ التشبّه بالعقل هو غاية الحركات السهائية (

غرض الأفلاك مىن حــــركاتهم قد تبيّن لك ممّا سلف أنّ للسهائيات نفسها أ محرّكة على الدوام. وتبيّن لك أيضاً أن الحركة لا تطلب لأنّها حركة فقط. بـل لأنّها وسـيلة إلى غـيرها؛ فغرض نفوس الأفلاك من التحريك المذكور إمّا أن يكون غـرضاً مـظنوناً. كالثناء والمدح، أو لا يكون.

فإن لم يكن: فإمّا أنّه لأجل ما تحت الأفلاك، أو لا لأجل ما تحتها.

وما ليس لما تحتها: فإما لأمر غير معشوق للمحرّك. أو معشوق له.

وذلك المعشوق إمّا ذات. أو صفة.

وعلى التقديرين: فإما أن ينال. أو لا ينال

فإن لم ينل: فإمّا أن لا ينال ما يشبهه أيضاً. أو ينال ما يشبهه.

ونيل الشبه: <sup>۲</sup> إمّا دفعة أو لا دفعة. .

وإذا لم يكن دفعة فالمنشبّه به: إمّا ممكن الوجود. أو واجب الوجود. وممكن الوجود: إمّا جوهر أو عرض.

وكلّ واحد منهها حيث لم يكن تحت الأفلاك ولا متعلّقاً بذلك. فهو: إمّـا جرم فلكي. أو نفس فلكي. أو عقل. أو عرض متعلّق بأحد هذه الثلاثة.

والأقسام كلُّها باطلة ما عدا العقل. فيتعيَّن أن يكـون هـو الذي تـطلب

۱) قارن: درّة *التاج* ج ۵ / ۲۸

٢) هكذا في النسخ / درة التاج: «شبيه» / لعل الضبط: التشبه

المحرّكات السهائية التشبّه به بالحركة. فتحتاج إلى إبطال قسم قسم، ليتعيّن هذا الذي هو الحقّ في نفس الأمر.

> إنّ الفـلك لا يتحرّك لغرض مظنون

أمّا كون غرضها مظنوناً: فيدلّ على بطلانه أنّ حركاتها واجبة الدوام: فيجب ابتناؤها على أمر واجب الدوام. والمظنون من الكالات. فالحدس يحكم أنّه لا يجب دوامه. فإنّ ما ليس بكال في ذاته لا بدّ وأن يظهر للطالب في المدد الغير المتناهية أنّه كذلك. فحينتذ يترك الطلب. وتنقطم الحركة.

> إنَّ الفيلك لا يتحوُّك لأجل ما تحته

وأمّا كونها متحرّكة لأجل ما تحتها؛ وهذا هو العالم الكون والفساد. فالحدس الصحيح يحكم بأنّه أحقر بالنسبة إلى أجرامها الشريفة من أن يتحرّك لأجله؛ فإنّه قد تبيّن أنّه ليس لمجموعة بالنسبة إلى الأجرام الفلكية قدر يعتدّ به. بل ولا إلى واحد من الأفلاك، فضلاً عن مجموعها. وهو خسيس بالنسبة إلى تلك الأجرام النيّرة السائية الآمنة من الفساد.

ثم لو كان غرضها نفع السافل لما اندرست الفضائل في الأزمنة المتطاولة. ولما انغرست الملل الكافرة والأمم الجاهلية، ولما نبغت الاعتقادات الفاسدة والأمور الخارجة عن السياسات الواجبة. هذا مع أنّ نفعها للسافل لا بدّ وأن ترجع منه أولوية عائدة إليها، كها علمت.

وكيف تستكمل العلّة بمعلولها. ويخرج كهال الشيء من القوّة إلى الفعل بما به خرج منها إليه؟

> إنَّ الفلك لا يتحرَّك لأمر غير معشوق

° وأمّا كون تحريكها لأمر غير معشوق؛ فهو أمر لا يتصوّر في التــحريك

الإرادي؛ فإنّه لا بدّ وأن يكون لشيء يطلبه المريد، ويختار حسوله عـلى لا حصوله. وكلّ مطلوب ومختار فهو محبوب. ودوام الحركة يـدلّ عـلى فـرط الطلب الدالّ على فرط المحبة، والمحبة المفرطة هي العشق. فالتحريك الذي لها هو لأجل معشوق ومختار.

إنّ الفيلك لا يتحرّك لأمير معشوق وأمّا كون الممشوق ذاتاً تنال: فامتناعه بسبب أنّ ذلك النيل لا يمكن أن يكون إلّا دفعة؛ ولو كان كذا لكان إذا نيلت الذات وقدفت الحركة. لكنّها لاتفف, فلا تنال الذات بها.

وأمّا كون المعشوق صفة تنال: فلا يتصوّر نيلها بذاتها إلّا إذا انتقلت من محلّها إلى ذات العاشق الطالب لها بالحركة؛ وقد عرفت كيفية الحال في امتناع انتقال الأعراض المتشخّصة محالها.

وإذا لم تنتقل هي بعينها، بل حصل ما يماثلها فما نيلت هي، بل شبيهها هو الذي نيل.

و أمّاكون المعشوق لا ينال هو ولا شبيهه: فيمنع جوازه دوام حركتها. فإنّه لو كان كذلك لكان المتحرّك بالإرادة حركة دائمة طالباً للمحال أبدأ: والعقل السليم لا يتصوّر ذلك في المريد بإرادة كلّية. يتصوّر بهـا جـوهر مجـرّد عـن الغواشى الماذية.

وأمّا كون المحرّك ينال شبيه معشوقه دفعة: فيبطله وجوب انقطاع الحركة عند نيله، وكان على ما سبق من الوقفة.

إنَّ الفـــلك لا يــتحرّك للتشبّه بـجرم فـنكى أخـر

وأمّا كون المتشبّه به جرماً فلكياً: فيظهر " لك فساده من أنّ الجرم الفلكي لو تشبّه بجرم آخر فلكي. للزم أن تكون حركات الأفلاك كلّها متّفقة الجهة.

١) أى انتقلت الصفة
 ٢) طالباً: طالب، تر
 ٣) فيظهر: ظهر(؟)، صبو

ولايكون بعضها إلى جهة والبعض إلى خلافها؛ لكنّها ليست بمتّفقة في جهة الحركة. وليس ذلك لعدم مطاوعة الطبيعة. فإنّ الأوضاع للسجرم الكري متساوية من حيث اقتضاء الطبيعة. والميل المستدير والجسم من حسيث همو جسم لا يقتضى حركة إلى جهة معينة. ولا وضعاً معيّاً.

وليس للأفلاك طبائع تقتضي وضعاً معيّناً. وإلّا لكان النقل عنه بالقسر. ولا جهة معينة؛ فإنّ وجود كلّ جزء من أجزاء الفلك المفروضة على كلّ نسبة. محتمل في طبيعة الفلك المقتضية. لتشابه أحواله وتشابه ما يـفرض له من الأجزاء.

واختلاف حركاتها ليس منسوباً إلى اختلاف هيولاتها بالماهية. إذ القابل لايكون فاعلاً لما قبله. ولائّه لو كان لهذا السبب لكانت حركات الأفىلاك طبيعية: وقد مرّ فساده.

ولا يجوز أن تكون نفوس الأفلاك يقتضي طبعها أن تريد جهة معينة أو وضعاً معيّناً. إلّا أن يكون لها غرض في الحركة تخصّص بذلك؛ فــإنّ الإرادة تتبع الغرض. لا أنّ الغرض يتبع الإرادة؛ فلا تختلف إذن جهات الحركة فــيا نحن فيه إلّا باختلاف أغراض المتحرّك. أو المتحرّكات.

> إنّ الفـــلك لا يــتحرّك للتشبّه بنفس فـلكي آخـر

وأمّا كون المتشبّه به نفساً فلكياً: فبهذا بعينه يظهر بطلانه؛ فإنّ النفس التي للفلك لو تشبّهت بنفس أخرى فلكية، لوجب أن تشابهها في المنهاج الذي للحركة. فكانت توافقها في جهاتها وأقطابها. وإن وجب قصور فإنّا يموجبه ضعف المتشبّه عن النشبّه التام، لا مخالفته. ونحن فلا نجد الاتّفاق في ذلك في جميع السائيات.

وأمّا كونه عرضاً في جرم فلكي أو نفس فلكي: فما دلَّ عـلى بـطلانه أن يكون التشبّه بجوهريهها هو بعينه دالَّ على بطلانه. إنَّ الفـــلك لا يــتحرَّك للـــتشبّه بالواجب الوحود و أمّاكون ذلك المتشبّه به هو واجب الوجود: فيعلم امتناعه من هذا أيضاً. فإنّ واجب الوجود كما يتحقّق هو واحد من كلّ وجه. والمطلب مــتى كـــان` واحداً. كان الطلب لا محالة واحداً.

إنَّ الفـــلك يـــتحرَك للــــتشبّه بالعقل فلم يبق من الأقسام إلّا أن يكون تشبّه الأفلاك في حركاتها الإرادية الدائمة الدورية بعقل أو بعرض فيه. وإذا كان بعرض فيه فالتشبّه به أيضاً فيا فيه من صفة أو صفات. فعلى كلا التقديرين، ليس تشبّهها إلّا بالعقل. وذلك التشبّه هو تحصيل كهال واحد. وكهالات كثيرة تستفاد منه. ولكن لا بالتمام. وإلّا لكان متى حصل أو حصلت انقطعت الحركة، بل لا يمكن حصولها. إلّا بتحصيل أجزائها على التعاقب. ومثل هذا الطلب لا يمتنع أن يبتى داعًاً، بل هو فها نحن فيه واجب الدوام، على ما تحققت قبل.

ويجب أن تعلم أنّ خروج الكمالات إلى الفعل أمر كلّي لا يمكن أن يصير غاية لحركات جزئية: بل يجب أن تكون غايات الحركات الجـزئية أمـوراً جزئية يلزمها هذا المعنى الكلّي. وتلك الأمور وإن دلّنا عليها اختلاف الحركات لكن ليس لناإلى معرفة ماهياتها المتخالفة سبيل.

وليس تلك الكالات هي أن تخرج أوضاع الفلك بالحركة من القرة إلى الفعل. فإنّ الأوضاع الخارجة إلى الفعل إنّا هي كالات منا بالقياس إلى الجسم. لا إلى محرّكه. إنّا الكال اللائق بمحرّكه هو تشبّه بمبدئه المفارق في صيرورته بريناً عن القوة. لكنّ الكال والتشبّه يقعان بالتشكيك على أمور مختلفة الحقائق وقوع اللوازم، فإذاً ههنا شيء منا يحصل لحرّك كلّ فلك بالتجريك، هو كال بالقياس إلى الحرّك و تشبّه بالقياس إلى المبدأ المفارق.

۱) کان: لکان، صبو

٢) درّة التاج ج ٥ / ٣٣: «جه» (لأنّ)

٣) بمبدئه: لَمبدئه (؟) ، تر

ما ينفع العالم السفلي مسن حركة السسمائيات

وليس ما يتبع حركات السهائيات من نفع العالم السفلي يقادح في أنّ الغاية من حركاتها ليست هي نفعه. فإنّ ما هو من ضرورة الغاية غير نفس الغاية الحقيقية. بل ربّما كان غاية بالعرض.

وهي على أقسام:

فمنه ما يكون أمراً لا بدّ من وجوده. حتّى توجد الغاية على أنّه علّة لها. مثل صلابة الحديد. ليترّ القطع.

ومنه ما هو كذلك على أنَّه لازم للعلَّة. كالدكنة اللحديد.

ومنه أمر لازم للغاية. كحب الولد اللازم للغاية في التزوّج. وهو التناسل؛ وحدوث الحادثات العنصرية عن حركة الأفلاك التي غـايتها هــو اسـتفادة الكـال مما فوقها. هو من هذا القبيل.

90

١) الدُّكنة: اللون الذي يميل إلى الأسود (هامش درّة التاج ج ٥ / ٣٣)

#### القصل السادس

في بسيان أنّ العسقل يجب أن يكسون حسيّاً مسدركاً لذاتسه ولغسيره، وفي كيفية ذلك الإدراك '

تمهيد في مـــــعنى الإدراك قد تحققت أنّ إدراك الشيء هو نفس حصول مناله عند المدرِك. لا أمر تابع له. فإنّه لو كان غيره لكان إدراك الشيء غير تحصيل ماهيته ومعناه، وهو على خلاف ما سبق تقريره. وليس الملاحظ للشيء وجوداً له في المدرِك أو عنده ثانياً. بل نفس حصوله مرّة واحدة فقط، وإلّا للزم التسلسل المحال. فوجود المدرّك لمدرِكه نفس إدراكيته له. والسواد القائم بالجسم لو كان قاغاً بذاته لكان سواداً لذاته لا لغيره، وكذا النور القائم بالجسم الذي هو ظهور للجسم لو قام بنفسه، لكان نوراً لنفسه، أي ظهوراً لنفسه.

وهكذا حال الصور العقليّة الجرّدة. فإنّه لما كان حصولها لما يستعقّلها هـو نفس تعقّله لها. فلو قامت بذاتها لكانت تعقّلاً لذاتها لا لغيرها. فكانت مدركة لذاتها.

إنَّ السادَة لا تسدرك ذاتسسها وقد اتَضح بهذا أنَّ ما يكون وجوده لغيره لا يدرك ذاته. فإنَّ مدرك ذاته يجب أن يكون نفس وجوده إدراكه لذاته. ولهـذا لا نجـد ضرورياً في إدراك مفهوم «أنا» إلَّا الحياة التي هي وجود الشيء عند نفسه. ونعلم أنَّ جميع مــا

۱) قارن: درّة *التاج* ج ٥ / ٣٤

٢) لمدركه: لدركه، صو/درة التاج: «مدرك را» (للمدرك)

وراء ذلك خارج عنّا. وجودياً كان أو عدمياً. لازماً للنفس أو مفارقاً.

وعلى هذا. فكلّ ما هو في المادّة فهو محجوب عن ذاته. لكـون وجـوده ا لغيره. لا لنفسه. وكلّ ما لا يتحصّل بنفسه لا يمكن أن يحــصل له شي ء؛ إذ الحاصل لا يكون بالحقيقة له. بل يكون لما هو حاصل له، ومتحصّل به.

ومن هذا يظهر أنّ الهيولي الجسمية. والصورة الحالّة فيها. وجميع المركّبات. والأعراض، ليس شيء منها بعاقل. ولا حيّ على الإطلاق.

> إنّ العــــقل يـدرك ذاتــه وغيره

و<sup>7</sup> العقل لماً كان مجرّداً قائماً بذاته وجب أن يدرك ذاته، وأن يكون إدراكه لذاته نفس ذاته، لا زائداً عليها، كما قرّر في النفس؛ بدليل أنّ صورته المطابقة له لو حصلت لما من شأنه أن يدرك لكان مدركاً <sup>7</sup> لها، ولكان نفس حصولها له هو إدراكه لها. فإذا قامت بذاتها، فن الواجب أن يكون إدراكها لذاتها؛ إذ قيامها بذاتها هو حصولها لذاتها، ككلّ واحد من الأعراض له ألو قام بذاته.

و كلّ ما يدرك ذاته فمن شأنه أن يدرك غيره، فإنّ العلم بالملزوم يقتضي العلم بلازمه إذا كان ذلك اللزوم لذاته. وجميع الماهيات لها لوازم. ولو لم تكن إلّا لوازمها العامّة كالوجود والوحدة وغيرهما فتعقّل الذات وتسعقًل الغير متعاكسان. فإنّ كلّ ما متعاكسان، فإنّ كلّ ما عقل غيره يعقل ذاته. وكلّ ما يعقل ذاته يعقل غيره. وكلّ ما يصحّ أن يكون معقولاً للغير، فإنّه إذا قام بذاته كان عاقلاً لذاته [و] معقولاً لذاته.

کلّ ما یعقل ذاتمه یعقل غیره و بالعکس

وتلخيص بيان هذه الدعاوي بعد الاستعانة بما مرّ. هو: أنّ كلّ شيء يعقل شيئاً. فله أن يعقل أنّه يعقله. وكلّ ما له ذلك. فله أن يعقل ذاته. فكلّ ما يعقل

وجوده: وجوده عنو (۱ الإطلاق و: ۵، تر المركا؛ يدركا(؟)، تر المركا؛ يدركا(؟)، تر (۱ كلّ ما: كلما، صو، كلما، كلما،

۷) کل ما: کلما ، صبو ، تر

شيئاً فله أن يعقل ذاته؛ وكلّ معقول قائم بذاته فيمكن أن يعقل مع غيره. ومعنى كونه معقولاً مع غيره هو مقارنته للغير في القوّة العاقلة لها؛ فهو مقارن للغير وللقوّة العاقلة أيضاً. فلا يمتنع عليه إذ هو قائم بذاته أن يـقارن المـعنى المعقول.

وإن امتنع عليه ذلك فلمانع غير ذاته. فيمكن له من حيث ذاته أن يكون عاقلاً. وإذا أمكن عليه ذلك فهو مدرك لذاته وللوازمها داغاً. فإنّ إدراك ذاته ليس أمراً غير ذاته حتى يصح عليه أن يكون تارة يتصف به فيدرك ذاته. وتارة لا يتصف به فلا يدركها.

والصور الجردة في العقل وإن قارنت الصورة المعقولة فيه غيرها. فليست مر تسمة بتلك الصور، بل المرتسم بها هو القابل لها جميعاً، وليس أحدها أولى بأن يكون مرتسماً بالآخر من الآخر به: وابتها وإن اختلفا بالماهية فنسبتها إلى محلها غير مختلفة، بل متساوية؛ كنسبة الحركة والسواد إلى محلها الذي هو الجسم، لا كالحركة والبطء، الذي هو هيئة فيها. فإن الصورتين المذكورتين قد توجد كل واحد منها بحسب ماهيته وبحسب كونه معقولاً بدون الآخر، فلا يكون كونه هيئة فيه أولى من كون الآخر كذلك. فلو قبل كل منها الآخر لقبل كل منها نفسه، وهو محال. فلا يحصل شيء منها للآخر، فلا يعقله. فقارنتها إذاً في العاقل غير مقارنة الصورة والمتصور. واستعداد الصورة للمقارنة إن كان لازماً لماهيتها النوعية. فهو غير منفك عنها حالتي القيام بالقوة العاقلة. وإن لم يحصل إلا عند الحصول في العقل، فيكون استعداد المقارنة لم يحصل إلا عند الحصول في العقل، فيكون

ولولا ما قرر أوّلاً لما لزم من مقارنة الصورة المعقولة لما تعقّلها. كونها إذا كانت قائمة بذاتها وجب أن تكون عاقلة. ومع هذا فالحدس والذوق السليم

١) الصورة الصورة : ، تر
 ٢) قارنت: فارقت ، تر
 ٣) الآخر به : الآخر بة ، صبه

هو الذي يؤيّد هذا البرهان. وإذا أردت مأخذاً أسهل من هـذا. فـيجب أن تأخذه من علم النفس بذاتها وبغيرها. فإنّ ذلك نجده من أنفسنا. وهو متحقّق في الأنفس السهائية بما سلف من الأدلّة.

> إنَّ كسمالات النفس كالعلم والحياة تسستند إلى العقل أيضاً

وإذا كانت النفوس بأسرها تستند إلى عقل يكون علّة فاعلية لها إمّا بتوسّط شيء من النفوس أو لا بتوسّطها، فلا يمكن أن يكون ذلك العقل أنقص في مرتبة الوجود منها.

والعلم والحياة هما من الكمالات الغير الزائدة على الذات، بل هما كمال للذات من حيث هي؛ والعلّة الفاعلية لما له هذا الكمال الذاتي يمتنع أن تكون قاصرة عنه فيه؛ فإنّ تلك الذات على ما هي عليه من الكمال الغير الزائد عليها. هي مستفادة من تلك العلّة وتابعة لها في ذلك الكمال. فلا يحسح أن تساويها فيه فضلاً عن أن يكون أشرف منها.

وقد عرفت أنّ الذي من الفاعل هو نفس الماهية الخارجية، فهي كظلّ له. فلا تكون أثمّ وأكمل منه. وكمالية العلم والحياة كمال في نفس الذات، لا تابع لها، بحيث يحتمل أن يكون مكتسباً من غير فاعلها. والفاعل البعيد في هذا أبلغ من القريب.

وهذه الطريقة فلا تتمثّى إلّا في العقل الذي تستند إليه النفوس في العلّية. أو العقول التي هي كذلك، ولا يستمرّ استعالها في كلّ عقل، بخلاف الطريقة الأولى. لكنّ الحدس بعد الوقوف على القواعد السالفة يحكم أنّ العقل في الجملة أفضل من النفس ـ سواء انتسبت إليه بالمعلولية، أو لم تنتسب ـ وذلك لتامه واستغنائه عن العلاقة الجسهانية، فإنّها النقص في جوهر النفس. وإذا كان أثمّ منها في العلم الذي هو نفس ذاتها. وهـ و عـلمها بذاتها، وفي العلم المفاير لذاتها. اللازم لها، وهو علمها بغيرها. وكذلك القول في بذاتها، وكذلك القول في

الحياة. وإنَّما يقال ذات وعلم وحياة. مع كون الكلُّ شيئاً واحداً للاخـتلاف بينها بنوع من الاعتبار.

وربًا يتحقّق لك فيما يستأنف أنّ العقول بأسرها إنّما تختلف في ذواتها بالكمال والنقص، وحينئذٍ يتبيّن لك أن كمالاتها الذاتية لا تختلف إلّا كـذلك. فيجب أن تكون كلّها عالمة وإن كان علم بعضها أنقص من علم بعض.

إنّ العــــــقل لا يتفيّر علمه والعقل فلا يجوز أن يتغيّر علمه. فإنّه لو تغيّر لافتقر في تغيّره إلى حركة دائمة دورية. كما عرفت. فيكون العقل حينئذٍ من الأسور الداخـلة تحت الحركات. ومستكلاً بالأجرام المتحرّكة. فيكون \_ والحالة هـذه \_ نفساً. لا عقلاً: وهو خلف. فيجب أن يكون علمه بالجزئيات على وجه كلّي لا يتغيّر فيه.\ ولا يفتقر فيه إلى آلة جسانية.

# الفصل السابع في بيان كثرة العقول، وجملة من الأحكام المتعلّقة بها <sup>ا</sup>

من وقف على ما سلف من الأصول. تحقّق أنّ العقول في الوجود كشيرة. وأنّه لا يمكن أن يكون عقل واحد فقط هو العلّة الفاعلة لموجودات العالمين. أعني الجساني والنفساني. ويكون هو الذي تتشبّه به النفوس المحرّكة للأجرام الساوية بأسرها. وهو بعينه الذي يخرج نفوسنا في تعقّلاتها من القوّة إلى الفعل.

إنَّ فساعدة الواحد تـفيد كثرة العـقول

ولو جاز أن يكون المؤثّر لهذه الآثار كلّها ' عقلاً واحداً. لوجب أن يكون: ' إمّا مركّباً. وإمّا متّصفاً بصفات كثيرة. أو له اعتبارات مختلفة.

وهذه التوالي الثلاثة باطلة. فكذا المقدّم.

وتتبيّن الشرطية بما سبق بيانه من أنَّ الواحد من حيث هو واحد، لا يؤثّر إلاّ أثراً وحدانياً. وإذ هذه الآثار كثيرة فلا بدّ لها من كثرة تستند إليها: إمّا في ذات العقل بأن يكون مركّباً. وإمّا في صفاته واعتباراته.

و أمّا بطلان هذه الأقسام فيتبيّن بأنّ تركيب العقل يقتضي أن لا يكون مدركاً لذاته. لما علمت أنّ كلّ مدرك ذاته فهو غير مركّب، لكنّ العقل قد تبيّن أنّه يدرك ذاته، فليس بمركّب. ويقتضي تركيبه أيضاً أن لا يكون هو الصادر الأوّل عن واجب الوجود، لما ستعلم أنّه واحد حقيق، لا شريك له، فلا يصدر

٣) أن يكون: \_، تر

عنه من غير واسطة أكثر من واحد بسيط. ولا يمكن فيه أن تكثّر صفات أو اعتبارات إلّا بقياسه إلى ما قبله وهو الواجب. أو إلى ما بعده وهو معلولاته.

أمّا قياسه إلى الواجب فلا يمكن أن يتحصّل منه من الصفات والاعتبارات ما ين بهذه الكثرة كلّها، وذلك ظاهر عند التأمّل.

وأَمّا قياسه إلى معلولاته فهو متأخّر عن معلولاته فلا يتأتّى أن يحصل منه ما يكون شرطاً في تكثّر تلك المعلولات؛ لأنّ الشرط متقدّم على المشروط. وإذا كان كذلك فهذه الكثرة لا تحصل إلّا من عقول كثيرة العدد جدّاً. والذوق السلم يشهد بذلك بعد الاطلاع على القواعد التي يبتني هذا البحث عليها.

وكيف يتصوّر في فلك الثوابت أو أفلاكها مع ما فيه. أو فيها من الكواكب التي لا تنحصر لنا كثرة، سواء كانت متفقة الأنواع. مختلفة اللواحق المميّزة بعضها من بعض، أو مختلفتها أن يكون بجميع ما يشتمل عليه صادراً عن عقل واحد بجهة واحدة أو جهات فليلة حصلت منه، ومن نسبته إلى الواجب. ونسبة الواجب إليه.

أوضاع الكواكب وكثرة وكثرة الأفسلاك واخستلاف حسركاتها لا تحصل إلا من عقول كثيرة عقول كثيرة

ثم اختصاص كل كوكب بموضع من الجسم البسيط لبس هو لذاته، ولا لذات الجسم: فإنّه تخصيص من غير مخصص. بل لاختلاف هيئات في علّته الفاعلية، ليحصل من الجموع الجموع. وتلك الهيئات يجب كونها متكثّرة، على حسب ما حصل باعتبارها، ويمتنع حصول مثلها في المعلول الأوّل لواجب الوجود.

وكلٌ فلك كلّي من أفلاك الكواكب المتحيّرة. فيه عدّة أفلاك؛ بعضها محيط بالأرض، وبعضها غير محيط بها. كها عرفت.

فهذه وأمثالها لا تتحصّل إلّا من عقول كثيرة. أو من هيئات كثيرة في عقل واحد. لا يحصل في ذلك العقل الواحد إلّا بقايسته إلى عقول كثيرة أيضاً.

۱) جهات: بجهات، صو

وكيف كان فلا بدّ من تكثّر العقول في صدور هذه الأشياء المتكثّرة التي قد بيّن أنّه لا يمكن إسنادها من أقسام الموجودات إلى غير العقل.

وعلى مثل هذا تبدل كبثرة التشبيّهات في النفوس الفلكية المختلفة التحريكات؛ فإنّها إن كانت لاختلاف المقول فيهو المطلوب، وإن كانت لاختلاف هيئات في عقل واحد. فيلزم منه أيضاً وجود عقول متعدّدة. فيلا تصدر هذه الأفلاك وكواكبها ونفوسها الحرّكة لها إلاّ بعد وجود كثرة وافرة من العقول.

إئسارة إلى قاعدة إمكان الأشرف

ولا تؤخذ الأفلاك في الترتيب في أوّل ما تؤخذ العقول في ذلك: بل العقول يحصل منها مبلغ على الترتيب العلّي والمعلولي. وينفعل البعض عـن البـعض جيئات كثيرة، حتى يمكن وجود ما قد وجد.

وما تحصل منه النفوس آشرف كمّا تحصل منه الأجسام. وما يتحصّل منه الأشرف من كلّ جملة أشرف كمّا يتحصّل أمنه الأدون منها. فيحصل من الأشرف الأشرف المتوسّط المتوسّط المتوسّط، مع احتال أن يكون الشرف وما يقابله في ذوات العقول أو في هيئاتها التي باعتبارها كانت مادئ أمور متكثّرة.

وهذه العقول هي أشرف الموجودات. وبينها من النسب العددية عجائب تحصل منها فى النفوس. وللأجسام عجائب أيضاً.

ولا يبعد وجود عقول متكافئة تكافؤ النفوس الإنسانية.

و رَجًّا يَكْنُكُ أَنْ تَسْتَدُلُّ عَلَى كَثْرَةَ العَقُولَ بَمَّا عَرَفْتَ مِنْ افتقار التَّحريكات

إثبات أرباب الأنواع

۱) إسنادها: استنادها، صو

۲) درّة التاج ج ٥ / ٤٢: «مترتب نمي شوند... مترتّب نمي شوند» (لا يترتّب... لا يترتب)

٣) درّة التاج ج ٥ / ٤٢: «حاصل شود» (يحصل)

٤) درّة التاج «حاصل شود» (يحصل)

المنسوبة إلى القوى النباتية والحيوانية إلى موجود له عناية بأنواع النبات والحيوان. هو غير النفس الناطقة وما يجري مجراها. لغفول الإنسان عن غوّه وتغذيته وتولّد ما يتولّد منه. وإذا تنبّه لشيء من ذلك في الجملة فلا يعلم كيفيته ولا سببه ولا ما فيه من التدبير المتقن والنظام. ولو كان المعنني بالنوع نفساً له متعلّقاً به تعلّق نفوسنا بأبداننا. لكان يتألّم بتضرّر الأبدان. فما كان يـزال في الأم، لأنّ عنايته بجميع أبدان نوعه، لا ببدن واحد فقط. وليست هذه العناية عناية تعلّق. بحيث يحصل منه ومن البدن الذي يتصرّف فيه حيوان واحد، هو نوع واحد. والحدس يحكم من هذا وممالاً يجري مجراه أنّ للأنواع الجسمانية ذواتاً روحانية فيها هيئات روحانية، تكون النسب الجسمانية في النوع الجسمانية كنظاً. لما."

ولما لم ينحفظ ذلك النوع في شخص معين لضرورة الوقوع تحت الكون والفساد. حفظ بشخص منتشر. فتلك الذوات هي التي تمد الأنواع بكالاتها وتحفظها بتعاقب أشخاصها. مع كونها غير متعلّقة بها. فإنّ من له رتبة الايداع لجسم. لا تقهره علاقة ذلك الجسم. حتى يصير بحيث يفتقر في صدور الفعل عنه إلى توسّطه. وليس من شرط المتصرّف في جسم أن يكون مبدعاً له. ولا من شرط المبدع لجسم أن يتحرّف فيه.

و لا يستنكر كون الهيئات الجرمانية مماثلة أو مناسبة للهيئات الروحانية. فإنّ الإبسانية الكلّية هي في الذهن مجرّدة غير متقدّرة، مع أنّ التي في الأعيان ليست كذلك. ولا يلزم من هذا أن تكون هذه الذوات إنّا حصلت لتكون كالقالب والمثال للأنواع. فإنّ المبدع للأشياء لايحتاج في إبداعه لها إلى مثل ليكون دستور الصنعة. ولو احتاج إلى ذلك لاحتاج المثل إلى مثل آخر كذلك.

١) درّة التاج ج ٥ / ٤٣: «ایشان» (ها) / وهو تصحیف ثفظ «انسان»
 ٢) ممّا: ما . تر

٤) درّة التاج ج ٥ / ٤٤: «چون غالب» (كالغالب) / وهو تصحيف

إلى غير النهاية. وما يتخذ له القالب والمثال يجب أن يكون أشرف منهها. لأنّه الغاية. فيلزم أن تكون الجسهانيات أفضل من الروحانيات. ولا يصحّ هذا في ا العقول السليمة.

ومن له رتبة إيجاد هذه الأنواع الجوهرية فلا بدّ وأن تكون ذاته أشرف من ذواتنا التي هي أنفسنا الناطقة بتفاوت غير يسير. لأنّها تقصر عن إيجاد جرم، فضلاً عن إيجاد ما هو أشرف منه. وما هو بهذه المثابة فلا يفعل من حيث هو متعلق بالجسم تعلّق الاستكال به. فاذاً هذه الذوات إنّا تفعل ما تفعله من الأنواع من حيث هي عقول، لا من حيث هي نفوس، لو كان لها تعلّق بالأجسام باعتبار مًا.

أزلية العقول وأبديّتها

ولمًا علم من إدراك العقول لذواتها أنّها بسيطة. وجب من ذلك أن يكون كلّ واحد منها من حيث هو كذلك أزلياً أبدياً. بعين ما بيّن به ذلك في النفس من حيث ذاتها البسيطة.

> إنّ كــمالات العقول حـاصلة لهـا بالفعل

والجسرُدات التي هي عقول على الإطلاق، لا يجوز أن يكون شيء من كهالاتها اللائقة بها بالقوّة، بل يجب أن تكون كلّ كهالاتها. وكلّ أمر ممكن الحصول لها حاصلاً بالفعل، لأنّه إن لم يحصل لها أزلاً وأبداً فهو ممتنع الحصول لا ممكنة. فإنّ استمرار عدمه لها دالٌ على امتناعه عليها إمّا لذاتها أو لفيرها. وإن حصل بعد عدمه أو عدم بعد حصوله افتقر ذلك الأمر المتجدّد كها علمت. سواء كان هو الوجود أو العدم إلى حركة دورية مستمرّة.

فإن كان شيء من الحركة أو المتحرّك بها أو النفس المؤثّرة لها معلولاً لذلك العقل. لزم المحال من وجهين:

أحدهما: استكمال العلَّة بمعلولها، من حيث هو معلول لها. وهي علَّة له.

١) في: + في ، تر

وثانيها: أن يكون العقل مستكملاً بالجسم. فلا يكون عقلاً؛ وهذا خلف.

وإن لم بكن شيء من ذلك معلولاً للعقل. فالمحال الثاني لازم لا محالة. دون الأوّل.

وأمّا الجرّدات التي هي عقول باعتبار ونفوس باعتبار آخر. فيجب أن تكون كذلك من الوجه الذي هو به عقول. دون الوجه الآخر.







# الفصل الأوّل فى إثبات واجب الوجود لذاته\

الطــــرق العشـــرة فــي إثبات الواجع الطرق التي يستدلّ بها على وجود الواجب لذاته كثيرة. والذي أذكر منها ههنا عشرة:

### الطريق الأوّل:

هو أنّه لو لم يكن في الوجود موجود واجب الوجود. لكانت الحقائق والماهيات الموجود عكن الوجود يفتقر المحالة موجودة على موجود على موجود على جانب عدمه. فجموع الموجودات المحكنة تفتقر إلى موجود هذا شأنه، وذلك الموجود:

إمّا نفس ذلك المجموع.

أو داخل فيه،

أو خارج عنه.

فإن كان نفس الجموع:

فإما أن يعني به الآحاد بأسرها. مع عدم الالتفات إلى التأليف؛

أو لا مع عدم الالتفات إليه.

فإن عني به ما لا يلتفت فيه إلى التأليف. فنجعل كلامنا في الآحاد بأسرها. فإنّها ليست علّة لنفسها: إذ المعلول يجب أن تكون علّته مغايرة له. وإلّا لكان

٢) يفتقر: فيفتقر، صو

۱) قارن: درّة التاج ج ٥ / ٤٦

منقدّماً بالذات على نفسه. ومفتقراً إليها ومستفيد الوجود منها. وهو بـديهي البطلان.

ولا علتها بعض تلك الأفراد. لامتناع كونه علّة لنفسه ولعلله، لأنّ العلّة التاتمة للشيء يجب أن لا يفتقر ذلك الشيء إلى ما هو خارج عنها؛ لكن لو كان ذلك الشيء مركباً من ممكنات وافتقر بعض تلك الممكنات إلى أمر خارج عن الشيء. لزم أن يفتقر الشيء إلى ذلك الخارج أيضاً. لأنّه مفتقر إلى جزئه المفتقر إلى الخارج، والمفتقر إلى المفتقر مفتقر أيضاً إلى ما افتقر إليه. فلا تكون علّته النائة تامة، هذا خلف.

فبعض أفراد الجملة لو كان علّة تامّة للجملة لما افتقر بعض آخر منها إلى ما يخرج عنها. فكان يلزم أن تكون عللها معلولة لها. وأن تكون هي نفسها معلولة لنفسها. وهذا مع كونه بين الامتناع، فهو يوجب أن يصدر عن الواحد أكثر من واحد، وقد علمت أنه ممتنع أيضاً.

وليس علَّتها أمرأ خارجاً عنها. لأنَّ تلك الآحاد:

إن كانت غير متناهية. فهو باطل. لما مرّ. ولأنّ كلّ واحد. وكلّ جملة منها مستندان إلى علّة تامّة غير خارجة عن السلسلة التي هي غير ستناهية. متقدّمة على ذلك الواحد وعلى تلك الجسملة. فلو كانت العلّة التي للآحاد بأسرها حينئذٍ خارجة عنها لاجتمع على بعضها علّة مع العلّة التامّة؛ وقد عرفت استحالته.

وإن لم تكن تلك الآحاد غير متناهية. وجب انتهاؤها إلى علَّة غير معلولة. وتلك هي واجب الوجود.

و إذا كانت الآحاد بأسرها معلولة وعلَّتها على تقدير أن لا يكون فيها

١) بيان لكلامه: «إمّا نفس ذلك المجموع»

٢) كذا في النسخ ٢) عن: من ، صو

واجب الوجود. يمتنع أن يكون نفسها. أو داخلاً فيها. أو خارجاً عنها. فهي ' ممتنعة على ذلك التقدير.

وإن عني بالمجموع اعتبار ما يقع فيه التأليف مع التأليف. فذلك هو كـون الشيء علّة لنفسه. وبطلانه ظاهر.

وإن كان ما هو علَّة مجموع الممكنات داخلاً في الجموع. فكونه علَّة ذلك: إمّا بانفراده. أو مع سائر الآحاد.

لا جائز أن يكون بانفراده؛ وإلّا لكان علّة لنفسه ولعلله. بالتقرير السابق. ولا جائز أن يكون علّة مع باقي الأجزاء؛ إذ المفهوم من ذلك أن تكـون العلّة هي الجموع بأحد العنايتين المذكورتين. وقد عرفت أنّ ذلك محال.

فبقي أن تكون العلّة لجملة الممكنات الموجودة هو الخارج عنها. والخارج عن مجموع الممكنات لوكان ممكناً لكان من تلك الجملة. لا خارجاً عنها. فهو إذاً واجب الوجود لا بدّ.

### الطريق الثاني:

لو كان كلّ موجود بمكناً مع أنّه لا بدّ لكلّ ممكن من علّة موجودة معه. فإن كانت تلك العلّة ممكنة أيضاً افتقرت إلى علّة أخرى ممكنة؛ وهلّم جرّاً. فإن كان في تلك المعلولات ما هو علّة لعلّته القريبة أو البعيدة. فذلك هو الدور.

وإن لم يكن فيها ما هو كذلك، فهو التسلسل؛ وكلاهما محالان لما مرّ.

#### الطريق الثالث:

كلُّ جملةٍ كلُّ واحد منها معلول\_سواء كانت تلك الجملة متناهية. أو غير

١) أي: العلَّة (درة التاج ج ٥ / ٤٧) ٢) كانت: كان، صو

متناهية فإنها تقتضي علّةً خارجةً عن آحادها. موجودةً معها. لأنّها إن لم تقتض علّة أصلاً. فهي واجبة غير معلولة. وهذا وإن كان نفس مطلوبنا فهو في مثل هذه الصورة محال؛ لأنّ كلّ مجموع يتركّب من آحــاد. فـهو واجب بآحاده. لا بذاته.

وأعني بالجملة ههنا ما هو كالعشرة الحاصلة من آحادها. التي لم يحصل عند اجتاع أجزائها شيء غير الاجتاع. مثل هيئة أو وضع أو مزاج معدّ لقبول ما صار به الجتمع نوعاً.

فإن كانت هذه الجملة معلولة الآحاد بأسرها. لزم أن يكون الشيء علَّة لنفسه.

وإن كانت معلولة بعض الآحاد. فليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض. بل أيّ بعض فرض أنّه هو علّة الجملة. فعلّته أولى منه بذلك: بخلاف ما لو فرضنا الجملة مركّبة من واجب وممكن. فإنّ الأوّلوية للواجب ظاهرة حينتذٍ. فلا بدّ وأن تكون معلولة لما هو خارج عن الآحاد كلّها. والخارج عن كـلّ الممكنات جملة وآحاداً. هو بالضرورة واجب الوجود.

## الطريق الرابع:

مجموع المكنات الموجودة ممكن. فله علّة تامّة موجودة. وهي لايجوز أن تكون نفس ذلك المجموع. لما مرّ. ولا داخلة فيه، لتوقّفه على كلّ واحد من أجزائه. فلا يكون شيء منها علّة تامّة له. فهي موجود خارج عنها ـ سواء كانت متناهية الآحاد. أو غمير مستناهية الـ والموجود الخمارج عمن جميع المحكنات الموجودة واجب لذاته.

### الطريق الخامس:

متى فرضنا مجموع الموجودات ممكناً مجملته وآحاده. فلا بدّ من وجــود سلسلة غير متناهية. فعلّة تلك السلسلة إن لم تكن هي آحادها بأسرها، فهي إمّا بعضها. أو خارج عنها.

وكلاهما على تقدير أن لا واجبَ محالٌ. لما مضى. وإن كانت هي آحادها بأسرها فتلك الآحاد مفتقرة أيضاً إلى علّة، وليست هي نـفسها، ولا بـعض آحادها. ولا الخارج عنها. وجميع ذلك قد سبق تقريره.

وإذا بطلت هذه الأقسام كلّها، لم توجد السلسلة المذكورة لوجود استنادها إلى علّة، مع عدم استنادها إلى علّة، فوجب انتهاء السلسلة إلى الواجب ضرورة.

### الطريق السادس:

الموجودات حاصلة. فإن فرضت واجبة، فقد وقع الاعتراف بالواجب: وإن كانت ممكنة فتعتاج إلى مرجّع. ومحموع الممكنات ممكن، فالمجموع ممكن، لا لأنّ الحكم على كلّ واحد يلزم أن يكون على الكلّ؛ بل لأنّ المجموع معلول الآحاد.

وإذا كانت العلّة ممكنة. فالمعلول أولى بالإمكان. وإذا كان الجميع ممكناً محتاجاً إلى مرجّح. فليس مرجّحه بممكن. وإلّا لكان من تلك الجملة المفتقرة إلى ذلك المرجّح. فيفتقر إلى نفسه. فيجب أن يكون غير ممكن. بل: إمّا واجب أو ممتنع. وإذا كان كذا فهو منتهي العلل. إذ لو كان له علّة لكان ممكناً. وهو خلاف الفرض. وإذ هو موجود فليس بمستنع. فـتعيّن كـونه واجـباً. وهـو مطلوننا.

### الطريق السابع:

لو تسلسلت الممكنات إلى غير النهاية، فالجملة المركّبة من تلك السلسلة لا بدّ لها من علّة، بها يجب الجموع، أو بها وبما يلزمها؛ لأنّها بمكنة، وكلّ بمكن يحتاج إلى علّة هذا شأنها، والعلم به ضروري.

وتلك العلّة لا يجوز أن تكون داخلة في الجموع. لأنّ العلّة بهذا التنسير لايكن أن تكون مسبوقة بعلّة أخرى، وإلّا لكان الجموع مفتقراً إلى العلّة السابقة عليها. فلا يكون الذي فرضناه علّة بهذا المعنى هو علّة بهذا المعنى. وإذ كلّ داخل في السلسلة المركّبة من آحاد إمكانية تسبقه علّة أخرى. فلا شيء من الداخل فيها علّة لها بهذا التفسير.

وليست علَّتها هي نفس الجموع؛ لاستحالة تقدّمه على نفسه، فهي خارجة عنه؛ والخارج عن الجموع واجب لذاته، فينقطع بــه التسلسل عــلى تـقدير وجوده.

### الطريق الثامن:

كلّ ممكن فإنّه محتاج إلى مرجّع به يجب وجوده. على ما مرّ. وذلك المرجّع إمّا ممكن أو واجب؛ لكنّه ليس بممكن، لأنه لو كان ممكناً لذاته. لكان محتاجاً إلى علّة. فيكون الأمر المحتاج إليه محتاجاً إلى علّته. لأنّ المحتاج إلى المحتاج إلى المحتاج إلى علّة الشيء لا يكون واجباً به فقط. فتعيّن أن يكون واجباً لذاته. فكلّ ممكن فهو واجب بموجود واجب لذاته.

و على هذا فلا شيء من الممكنات يجب به وجود شيء. بل الذي يجب به وجود كلّ ممكن هو الواجب. بل الممكن المؤثّر هو الذي يجب وجود معلول الواجب بعد وجوده. وجاز أن يكون الممكن واجباً بواجب الوجود لذاته بعد وجود ممكن آخر. ولا يكون الثاني واجباً بالأوّل.

ولا يلزم من هذا أن يكون ممكن أزلياً. لدوام علَّته الموجبة لوجـوب وجوده. وإنَّا يلزم ذلك أن لو لم يكن له شرط معدّ. يجب بعده بالعلّة الموجبة. وهي الواجب لذاته كما في كلّ حادث.

ولا يجب من وجوب كلّ ممكن بواجب الوجود أن تكون الحركات ثابتة لثبات علّتها؛ فإنّ ثباتها غير ممكن من حيث هي حركة. فإنّ مفهومها هو المفهوم من اللاثبات، ولهذا جاز انعدام الممكن القابل للشبات، كالمركّبات العنصرية على الوجه الذي عرفته. وذلك لأنّ وجوب ما هذا شأنه إغًا هو بواجب الوجود، ولكن بشرط عدمي مؤثّر في المركّب المعلول له تأثيراً يناسبه، فإذا ارتفع الشرط ارتفع المعلول المركّب بارتفاع ما أثره الشرط العدمي.

### الطريق التاسع:

إنّا نعلم أنّ في الوجود موجوداً له ثبات. كالجرم الذي هو حامل الحركة والنفس الحرّكة للأفلاك والهيولى، والجوهر المدرك لذاته في الإنسان وغيره، وكذا كلّ حادث ممّا وراء الحركة، فإنّ آن حدوثه غير آن بطلانه، وبين الآنين زمان هو زمان ثباته، وعلل الثبات مجتمعة؛ إذ لا يثبت الشيء مع زوال مثبته، ومجموع الممكنات الثابتة ممكن ثابت، فيجب ثباته بغيره، وإلّا لكان ثباته بذاته، مع كونه ممكناً لذاته، وهذا محال.

وذلك الغير لا بدّ وأن يكون واجباً لذاته؛ إذ لو كان ممكناً لذاته لكان ثباته بعلّة مًا، فيكون ثبات مجموع الممكنات واجباً به، وبعلّته، فلا يكون ثباته واجباً به فقط. وفرض أنّه كذلك. هذا خلف.

### الطريق العاشر:

مجموع الموجودات أمر ممكن لاحتياجه إلى أفراده. فيجب ثباته بـغيره. وإلّا لزم المحال\ السابق ذكره.

وذلك الغير لا بد وأن يكون داخلاً في الجموع. لأنّه موجود في نفسه. وما يكون موجوداً فلا يتصوّر كونه خارجاً عن جمسلة الموجودات. ولا محسالة يكون واجباً لذاته، فإنّه لو كان ممكناً لكان ثباته يجب بعلّته. فلا يكون ثبات المجموع واجباً به، وقد فرض واجباً به؛ هذا خلف.

فتعيِّن أن يكون في الموجودات موجود واجب لذاته. وهو المطلوب. وبعض هذه الطرق قريب من بعض. لمشاركته له في أكثر مقدّماته.

١) المحال: \_، تر

# الفصل الثاني في أنّ واجب الوجود واحد لا يقال على كثرة يوجه `

كلُّ ما لا هو واجب الوجود لذاته، فإنَّ نوعه لا بدُّ وأن ينحصر في شخصه. لوحوه ستة:

أحدها

أدلة تنوحيد واجب الوجود

إنّه لو حصل إثنان من نوع الواجب لاشتركا في الماهية. وامتازا بـالهوية. فكان كلُّ واحد منها أو الواحد منها مركَّباً ممَّا به الاشتراك. وممَّا به الامتياز. وكلُّ مركَّب فهو مفتقر إلى جزئه، و٢ جزؤه غيره. فيكون الواجب مفتقراً إلى غيره؛ فلا يكون واحياً.

وليس يحتمل التقدير المذكور أن يكون المميِّز لكلِّ واحد منها أمراً عدمياً؛ لأنّ الممكّر لا يوصف به الآخر، فلكلّ منها مقابل ذلك الممكّن فتتّصف كلُّ منها عميرٌ وجودي، وقد فرض الامتياز بالأمور العدمية؛ هذا خلف.

و ثانها:

لو وجد شخصان من النوع الواجي:

فامًا أن يكون الامتياز بينها بالفصول. أو بالعوارض.

۲) کل ما: کلما ، صو

۱) قارن: درّة التاج ج ٥ / ٥٣ ۳) و: + و ، منو

٤) الممتر: النمتر ، تر

لا جائز أن يكون بالفصول؛ لأنّ الفصل مقوّم لوجود حصة النوع من الجنس. فإنّه لا يوجد الجنس مطلقاً غير مقترن بفصل، لكنّ الجنس فيا فحن فيه هو الواجب لذاته. إذ هو المشترك فيه بين الإثنين، فكان يلزم أن يكون وجوده معلّلاً بغيره، فلا يكون وجوده بذاته.

ولا جائز أيضاً أن يكون بالعوارض. لأنّها:

إن كانت لازمة، كانت متفقة بينها فلا يقع بها الامتياز.

وإن كانت مفارقة، فليست من اقتضاء ذات الواحد منها، وإلّا لكان المفارق الازماً؛ هذا خلف. فهو بسبب منفصل، فالواجب لذاته محتاج إلى غيره، وهو محال.

#### و ثالثها:

إنَّ ماهية واجب الوجود المتعيَّن:

إن كان تعيّنها ذاك لأنّها واجبة الوجود. فليس في الوجود واجب لذاته إلّا ذلك المعنّ.

وإن كان لأمر آخر، فالواجب لذاته محتاج إلى غيره.

وإن كان لا لذاته ولا لآخر. كان غير معلل ألبتّة. فكان اختصاص كـلّ واحد منها يتعيّنه الخاصّ تخصيصاً من غير مخصّص: وهو محال.

### ورابعها:

إنّ الذي به واجب الوجود المعيّن هو هو، يجب أن لا يكون زائـداً عـلى ماهيته الخارجة، بل هو نفسها. وكلّ ما لا هو كذلك فنوعه منحصر في شخصه. أمّا بيان الصغرى: فلأنّ هويّنه لو لم تكن نفس ماهيته لكانت زائدة علمها

۱) فیما: + هو، تر ۲) کلّ ما: کلما، صبو

ومحتاجة إلها، فكانت ممكنة لذاتها. فلها مؤثر.

فذلك المؤثر:

إن كان نفس ماهيته، كانت ماهيته متشخّصة قبلها، وهذا محال.

وإن كان غيره لزم احتياج واجب الوجود في هويّته إلى غيره. وهو محال أنضاً.

وأمّا الكبرى: فظاهرة.

#### وخامسها:

هو أنّه لو حصل واجبا الوجود من نوع واحمد. فـهوية واجب الوجــود المتميّن:

إن كانت علَّة لماهيته في الخارج، فالواجب لذاته معلول للـغير، فـيكون مكناً.

وإن كانا معلولي علَّة واحدة. فكذلك أيضاً.

وإن كان الواجب لذاته عـلّـة لهـويّته. فـنوعه في شـخصه. وقــد فـرضنا الاثنينية: هذا خلف.

#### وسادسها:

إنَّ هويَّة الواجب لا بدُّ وأن يكون وجودية لما مرٍّ. وإذا كان كذلك:

فإما أن تكون واجبة لذاتها.

أو بمكنة لذاتها.

فإن كان الأوّل. كان الواجب صفة عارضة للنوع مفتقرة إليه؛ وهو ظاهر البطلان.

١) هوية: هويَّته (؟)، صبو

وإن كان الثاني: افتقرت:

إنما إلى ماهية الواجب فقط. بمعنى أن تكون سبباً تامّاً لها. وحينئذٍ يكون نوعه في شخصه.

وإمّا إلى غير، فقط.

أو إليه وإلى غيره معاً.

وكيف كان من القسمين لزم احتياج الواجب في هويته إلى غيره. فلا يكون الواجب واجباً: هذا خلف.

> يمتنع وجـود الواجبين من نــوع واحـد أو أكثر

وإذ قد ثبت أنَّ نوع الواجب لا يدخل تحته شخصان فصاعداً. فنقول الآن: إنّه يمتنع وجود شخصين هما واجباً الوجود. سواء كانا من نوع واحد أو من أكثر.

أمّا إن كان نوعها واحداً. فلها مرّ.

وأمّا إن كان نوع كلّ واحد منها مفايراً لنوع الآخر. فــوجوب الوجــود يجب ــ إذ ذاك ــ أن لا يكون نفس حقيقتها. وإلّا لكان نوعها واحداً؛ فــإنّ مفهوم وجوب الوجود لا يختلف وأن لا يكون داخلاً في حقيقتهها. وإلّا لكان الواجب مركّباً:

> إمّا من أمرين وجوديين إن كان وجوب الوجود وجودياً: أو من وجودي وعدمي إن كان هو أو الجزء الآخر عدمياً: أو من عدميين.

> > والكلّ يقتضي أن لا يكون الواجب واجباً. فإنّ:

ما يفتقر إلى جزئه الذي هو غيره. فليس بواجب.

والذي يتقوّم بأمر عدمي. فليس بمـوجود؛ فضلاً عـن أن يكــون واجب الوجود. لا سبًا إذا لم يكن في أجزائه ما هو وجودي ألبتّة. إذا كـــان الواجــبان ثـحت نـوع واحد فــالوجوب يكون عرضياً نيهما فلو صح وجود واجبين من نوعين.\ لكان وجوب الوجود عرضياً لازماً لكل واحد منها. فيكون كل واحد منها يشارك الآخر في وجوب الوجود في ذات ويتاز عنه بتام ماهيته. وحينئذ لا يكون معروض وجوب الوجود في ذات واجباً. لا بمعنى أن العقل يكن أن العقل يكن أن يلاحظه وحده من غير ملاحظة ذلك الوجود، فلا تكون ماهية المعروض هي للاحظه وحده من غير ملاحظة ذلك الوجود، فلا تكون ماهية المعروض هي على وجوده تقدّماً بالذات. وليس ذلك العارض المشترك بينها واجباً في نفسه، لأنه لا يوجد في الخارج من غير تخصيص بزيل اشتراكه؛ وإذا لم يكن واجباً. فهو ممكن، فيفتقر إلى علّة هي غير معروضة، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده إلى علّة هي غير معروضة، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده إلى علّة هي غير معروضة، فيفتقر الواجب الوجود

يستحيل أن يكون في الوجود واجـــان مــجردان وأيضاً: لو كان في الوجود واجبان لكان كلّ واحد منهما هـ و الوجـ ود الواجي الجرّد. إذ لو كان غيره لوجب أن يكـون مقتضياً له. وإلّا لم يكـن واجباً: وما يقتضي الوجود فيجب أن يكون موجوداً في نفسه. فيتقدّم الواجب بوجوده على وجوده: هذا خلف.

وكون الماهية من حيث هي هي علّة لوجود الوجود، فمحال بالبديهية؛ ولا كذلك كونها قابلة للوجود، فإنّ قابل الوجود يستحيل أن يكون موجوداً، وإلاّ فيحصل ما هو حاصل له. وإنّما يمكن أن تكون الماهية من حيث هي هي علّة لصفة معقولة لها، كما أنّ ماهية الإثنين علّة لزوجيتها. والماهية إذا لم تنفك عن التأثير حالة الوجود، فلا يتصوّر تأثيرها في الوجود، فهو غير زائد عليها.

والوجودان الجرّدان:

إن افترقا بالكمال والنقص، فالناقص منهما لايكون واجباً؛ فإنَّ الكمال إذا لم

ا) والأحرى أن يتقدّم هذا البحث على الفقرة الأخيرة، لأنها بيان آخر لـ «أمّا إن كان نوعهما ٢) يمكن، يمكنه، صنو

يكن لعلَّة فالنقص في النوع لمرجّح ولمرتبة العلّية والمعلولية. فيكون الناقص معلولاً. وقد كنّا فرضنا هما واجبين؛ هذا خلف.

وإن لم يفترقا بذلك. فيستحيل اشتراكهها من كلّ الوجوه؛ إذ لا بدّ ممّا يميّز أحدهما عن الآخر. لاستحالة الإثنينية. من غير مميّز.

ويستحيل افتراقها من كلّ الوجمو، بعد اشتراكها في الوجمود الجرّد الواجبي.

ويستحيل اشتراكها من وجه وافتراقها من آخر؛ لأنّ ما به الامتياز يكون حينئذ عرضياً للوجود الجرد الذي هو تمام ماهية الواجب، فيكون ممكناً؛ وما به الاشتراك كذلك أيضاً، لافتقاره في كلّ واحد منها، أو في الواحد منها فقط إلى هيئة ممرّة.

بـرهان آخـر في المقام

وههنا برهان آخر على المطلوب، وهو: أنّ ما ماهيته هي الوجود الجرّد. فلا يكون مادّياً في ذاته، وإلّا لكانت له ماهية وراء الوجود؛ ولا عرضاً، وإلّا لكان مفتقراً إلى محلّه، فكان ممكناً لا واجباً. فهو جوهر مفارق عن المادّة. ووجوده لذاته فيكون مدركاً لذاته، ولا يكون إدراكه لذاته زائداً على ذاته، كيا قرر قبل.

فلو وجد واجبان لكانا من نوع واحد إذ الحقائق الإدراكية لا تختلف إلا بالكمال والنقص، وبأمور خارجية فلا تختلف بالأنواع مع اشتراكها في الحقيقة الإدراكية، وإلا لكانت مركبة. فإن كان كلّ واحد من أجزائها أو جزئها حقيقة إدراكية، فلا اختلاف بينها بالنوع.

وإن كان كلِّ واحد منها غير حقيقة إدراكية في نفسه، فالجموع كذلك.

وإن كان أحدهما حقيقة إدراكية والآخر ليس كذلك، فلا مدخل للآخر في الحقيقة الإدراكية.

١) اشتراكها: اشراكها، صبق

وإذا كانت الحقائق الإدراكية لا تختلف بالأنواع فما يجب على شيء منها يجب على مشاركه في النوع.

وعلى هذا:

فلا يختلف الواجبان في الحقيقة. لما مضى:

ولا يمتاز أحدهما عن الآخر بنفس ما اشتركا فيه. ولا بأمر لازم للحقيقة. إذ يشتركان فيه أيضاً؛

ولا بعارض غريب، فإنّ المخصّص بذلك العارض:

إمّا الواجب المتخصّص به.

أو الواجب الآخر.

أو غيرهما.

والأوّل: باطل. وإلّا لكان متعيّناً قبل التخصيص. لا بالمخصّص. مع أنّـه لايتصوّر التعيّن والإثنينية إلّا بمخصّص.

والثاني: باطل أيضاً لهذا بعينه: فإنّ الشيء لا يخصّص غيره. إلّا إذا تخصّص هو في نفسه: فلو خصّص كلّ واحد منهها الآخر. للزم أن يكون كلّ واحد منهها متخصّصاً قبل أن كان متخصّصاً: هذا خلف.

والثالث: بيَّن البطلان؛ فـإنَّهـا لكـونهـا واجــبين. لا يكــون وراءهــــا مــا يخصصهـا. وإذ لا بدَّ من الخصّص على تقدير الإثنينية مع أنَّه يمتنع أن يكون هناك مخصّص. فوجود واجبين فصاعداً ممتنع.

إنّ وحسدة العالم نـدلّ على تـوحيد الواجب وقد يتأتى أن يستدلّ من وحدة العالم على وحدة صانعه الواجب. وربّحًا اكتفى به العقل اكتفاء شديداً. فإنّه لو كان واجبان. لوجب أن لا يقع بسينهما اختلاف في الحقيقة. لما مرّ. فيلزم أن كلّ ما يصدر عن أحدهما يـصدر عـن الآخـ.

١) التخصيص: التخصص ، عمو

فإن كان هذا العالم صادراً عن واحد منها فقط من غير مشاركة الآخير. وحب أن بصدر عن الآخر عالم آخر مثل هذا العالم، وقد بين الطلانه.

وان صدر هذا العالم عن الواجبين معاً، فهو محال أيضاً؛ لأنَّا نحد أجزاء العالم مرتبطاً بعضما بالبعض إرتباطاً شديداً. فهو كشخص واحد مركّب من تلك الأحداء.

و أنت فتتحقّق هذا الارتباط عا علمته من كون هذا العبالم مركّباً من جواهر وأعراض. وأنّ الجواهر منها متحيّزة. ومنها مجرّدة. وأنّ المتحيّزة منها سائط ومنها مركبات، والبسائط منها عنصريات ومنها فلكيات، والمركبات منها حيوان ومنها نبات ومنها جماد، وأنّ أعراضه مفتقرة إلى جواهر باعتبار، وأن جواهره مفتقرة إلى أعراضه باعتبار آخر، وأنَّ متحيَّزاته ومجسِّرداتيه في الافتقار كذلك أيضاً. وكذا عنصرياته وفلكياته. ولا شكّ في افتقار الحيوان إلى النبات، والنبات إلى الحيوان، وافتقارهما معاً إلى العناصر في تركيمها. والعنصريات يحتاج بعضها إلى بعض، في تكوين هذه المركبات. وأنسواع الحيوانات وأشخاصها يحتاج البعض منها إلى البعض كذلك، وكذا أعضاء الشخص الواحد منها. على ما تشهد به المباحث الطبية. ٢ ولا سبيل لنا إلى استقصاء جميع وجوه الارتباط، في أجزاء هذا العالم.

وظاهر أنَّ الأجزاء التي بينها مثل هذا الارتباطـ وهو كونها بحيث يستبق بعضها ببعض. وينتفع بعضها ببعض انتفاعاً بعضه مُشاهد. وبعضه معقول لا بد وأن يكون مجموعها شخصاً واحداً مركّباً منها. كما هم الحمال في سدن الإنسان المركّب من أجزاء متشابهة وغير متشابهة. ذوات قوى وأفعال مختلفة وغير مختلفة

وإذا ثبت هذا. فالعالم الذي هو بهذه المثابة، لو اجتمع عملي التأثير فميه

۱) بيّن: تبيّن، صو

٢) العالم: + العالم ، صو ٣) الطبّـة: الطبة ، صبو

وتدبيره واجبان فصاعداً. لكان لا يخلو الأمر من أقسام كلّها باطلة: لأنّه:

ان استبدّ أحد الواجبين بإيجاد العالم وتدبيره. \ امتنع أَن يكون للآخر تأثير فيه. لاستحالة اجتماع العلّتين التامّتين على معلول واحد بالشخص. كما علمت.

وإن لم يستبدّ بذلك:

فإمّا أن لا يستبدّ بشيء منه،

أو يستبدّ بعضه.

فإن لم يستبد بشيء منه، كانت حقيقته مخالفة لحقيقة الآخر، إمّا بالكمال والنقص، أو بغيرهما إن كان الآخر مستبدًا بيشيء منه؛ لأنّ الاختلاف في الاقتضاء يقتضي الاختلاف في المقتضي؛ أو كان العالم غير موجود أصلاً إن لم يستبد الآخر أيضاً بشيء منه، وكلا الأمرين محال.

وإن استبدّ أحدهما ببعضه:

فإن لم يستبدّ الآخر بشيء منه، عاد الحال:

وإن استبدّ ببعض آخر. وجب أن يتساوى البعضان الساوي المؤثرين. وحيننذٍ لا يتصوّر الارتباط والتعاون بين البعضين. إذ الوجه الذي باعتباره احستاج هذا إلى ذاك غير الوجه الذي باعتباره احتاج ذاك إلى هذا. والمتساويان فمثل هذا متعذّر فيها.

ثمّ الذي يفعل شيئاً فيتبع وجوده وجود آخر أو ينتفع به أخر. فلا محالة له تأثير في الشيئين. فلا يكون الواجب الثاني مستبدّاً بتدبير الشيء الذي فرض استبداده به.

وكأنّ الذهن السليم يتنبّه من شدّة ارتباط العالم بعضه ببعض. على وحدة خالقه: إذ لو لم يكن واحداً. لميّز كلّ واحد صنعه عن صنع غيره. فكأنّ ينقطع الارتباط والتعاون بين أجزاء العالم. فيفسد ويختلّ النظام.

١) تدبيره: + و، مج ، تر ٢) البعضان: بعضان ، صدق

على أنّه لما ثبت أنّ الواجب هو الوجود الجرّد الذي لا أكمل منه، حصل الاستغناء في وحدانية الواجب عن جميع هذا. بل ثبت من مجرّد وجوب كون نوعه منحصراً في شخصه. أنّه لا واجبان في الوجود، كيف كانا.



# الفصل الثالث فى تغزيه واجب الوجود عهّا يجب تغزمه عنه <sup>٢</sup>

إنّ الواجب لا يستشارك السوجودات فسي معنى جسنسي أو نوعي يجِب ألّا تساوي حقيقة واجب الوجود حقيقة شيء من الممكنات، لأن المتساويات في الحقيقة متساوية في لوازم تلك الحقيقة؛ فلو ساوت حقيقته حقيقة ممكنة للزم استواؤهما في الوجوب والإمكان. حتى يكون كلّ واحد منها واجبأ ممكناً معاً؛ وهو محال.

ولا يقدح في ذلك كون ماهية الواجب هي الوجود المحض الواجبي، مع كون الوجود مشتركاً بين جميع الموجودات بالاشتراك المعنوي. فإنّ الوجود الذي تشترك فيه الموجودات اشتراكاً في المعنى، هو الوجود العامّ الذهني، وذلك ليس بماهية لشيء ممكن، ولا جزءاً من ماهية ممكنة، كما مضى؛ فبإنّ وجود الأشياء هو كونها في الخارج فهو أمر عارض من حيث هي معلولة. فواجب الوجود لا يشارك شيئاً من الأشياء، في معنى جنسي ولا نوعي، فلا يحتاج إذن أن ينفصل عنه بمعنى فصلي أو عرضي، بل هو منفصل بذاته.

إنَّ الواجب ليس بمركّب و ليس هو مركبًا. وإلّا لاحتاج إلى جزئه. وجزؤه غيره. فيكون ممكسناً. ولأنّ أحزاءه:

إن كان كلّ واحد منها واجباً. كان واجب الوجود أكثر من واحد. وقد سبق بطلانه.

۱) قارن: *درّة التاج ج ٥ /* ٦٢ ) عنه: ــ، صو

وإن كانت كلّها ممكنة. فما افتقر إلى الممكن أولى أن يكون ممكناً. وإن كان بعضها واجباً والبعض الآخر ممكناً. فالبعض الواجب: ان كان أز مد من اله لحد. فقد عرفت امتناعه.

وإن كان واحداً فقط. فالباقي ممكن معلول. مع احتباج المركّب الذي فرض واجباً إليه؛ وذلك محال.

ثمّ إن تلك الأجزاء:

إن لم يكن بينها ملازمة اشتغل كلّ واحد منها بنفسه، فسلم تكن أجزاء لشيء واحد.

وإن كان بينها ملازمة. كان البعض معلولاً للبعض. فعاد المحال في افتقار الواجب إلى الممكن.

> إنَّ الواجب ليس بجسم

ويلزم من كون الواجب ليس بمركب، كونه ليس بجسم؛ لأنَّ كـلَّ جـسم طبيعي ففيه تكثّر بالقسمة الكميّة وبالقسمة المعنوية إلى هيولى وصورة. كـيا عرفت.

والجسم التعليمي فحتاج إلى الجسم الطبيعي، فأولى أن لا يكون واجباً. ثمَّ إنّه مركّب من مجموع أعراض، فيكون عرضاً مركّباً.

وأيضاً فلو كان الواجب جسماً. لكان نوع الجسم منحصراً في شخصه. وليس كذا.

وليس هو مثل الصورة. ولا مثل الهيولى. لاحتياج كلَّ واحــد مـنهما إلى الآخر.

وإذا لم يكن الواجب جسماً، لم يكن متحيّزاً، ولا في جهة، فإنّ المتحيّز إن انقسم، فهو جسم؛ وإن لم ينقسم فهو إمّا حال في الجسم، أو جزء لايتجزّاً؛ وكلّ ذلك محال. إنَّ الواجب ليس مــــثل الصورة

والهسيولى، وليس بمتحيّز وإذا عني بالجوهر المساهية التي مستى وجسدت في الأعسيان. كمانت لا في إنَّ الواجب موضوع. فالواجب ليس بجوهر بهذا المعنى. لآنّه إنَّا يتناول ما وجوده غسير ليس يجوهر حقيقته؛ وواجب الوجود فليس كذلك.

إنّ الواجب ليس له ولد وعُلم من [عدم] تركّبه أيضاً تغزيهه عن أن يكون له ولد؛ لأنّ التولّد منه عبارة عن أن ينفصل عنه بعض أبعاضه. ثمّ يتربّى، فيصير مساوياً له في الذات والحقيقة. وهذا فلا يتصوّر في الذات التي هي غير متركّبة.

إنّ الواجب لا يحلّ في شيء ولا يجوز على الواجب أن يحلّ في شيء. لأنّ الحلول لا يتصوّر إلّا إذا كان الحالّ بحيث لا يتعيّن إلّا بتوسّط الحل.

إنَّ الواجب لايتعيِّن بغيره

ولا يمكن أن ۚ يتعيَّن واجب الوجود بغيره. ولا أن يفتقر إلى غيره.

لیس للواجب ضدّ أو ندّ و لا یتعلّق بــبدن وإذ لا موضوع للواجب فلا ضدّ له. على اصطلاح الخاصّة. وإذ لا مساوي له في القوّة بمانعٌ. فلا ضدّ له على اصطلاح العامّة. واذ لا واحب غثره فلا ندّ له.

ولا يتعلَق ببدن كما تتعلَق النفس التي تتخصّص أفعالها ببدنها؛ فإنّ قدرته تعالى أوسع. وأفعاله أعمّ وأكثر من أن تتخصّص ببدن يصدر عنه.

إنَّ الواجب لا ينعدم وواجب الوجود لا يجـوز أن ينعدم. لآنه لو انعدم لصدق عليه الإمكـان الحـّـاصّـّ. فلم يكن واجباً. على أنّه لا حاجة إلى هذا؛ فإنّ واجب الوجــود لذاته ممتنع العدم.

وأنت ُفتعلم ُ أن الشيء لا يقتضي عدم نفسه. وإلَّا لما تحقُّق.

١) الإضافة جاءت أيضاً في درّة الناج ج ٥ / ٦٤

٢) إِلَّا بِتوسُّط المحل... أن: يَّد تر ٣) الخاص: الخاص، عنو

٤) هكذا في النسخ

وواجب الوجود وحداني لا شرط له في ذاته. وما سواه تــابع له: وإذ لا شرط له ولا مضادً له. فلا مبطل له.

> لبس للواجب صفة متقرّرة في ذاته

ويمتنع أن يكون للواجب صفة متقرّرة في ذاته. فإنّها: ان كانت واحمة الوحود. لزم وجود واجبين. ولزم أن ي

إن كانت واجبة الوجود، لزم وجود واجبين، ولزم أن يكون الواجب الذي هو الصفة مفتقرأ إلى ما يقوم به.

وإن كانت ممكنة الوجود. فوجودها إشا سنه. أو تمنّا هــو سنه: وعــلى التقديرين فهو الفاعل لها. فلو قامت بذاته لكان هو القابل لما فعله: والجــهة الفاعلية بالضرورة غير الجهة القابلية. وقد بيّن ذلك قبل.

ونزيده ههنا: أنّ الفعل للفاعل قد يكون في غيره. والقبول للقابل يمتنع أن يكون في غيره. والجهة القابلية لا تقتضي التحصيل بالفعل. والجهة الفاعلية هي المخرجة إلى التحصيل. ولو كانت الجهة الفاعلية هي بعينها القابلية لفعل كلّ ما يقبل. وقبل كلّ ما يفعل. وليس كذا.

و الإثنان فلا يصيران واحداً أبدأ إلّا بما يفرض من اتصال وامتزاج. فإنّه إن بقى كلاهما. فلا اتحاد: وكذا إن بطلا أو بطل أحدهما. على ما مرّ.

والواحد فلا يصير إثنين إلا يتفصيل مركّب. أو تفريق أجزائه. فإنّه في حال الإثنينية:

إن بقي مو بعينه، فما صار إثنين. بل حصل معه آخر،

وإن لم يبق بعينه فقد بطل وحدث غيره.

وإذا كانت جهة القبول غير جهة الفعل. لم يتصوّر في الواجب الذي هــو واحد من جميع الوجوء أن يكون مقتضياً لهـإ.

ولا يصحّ أن يكون الواجب محلًّا للحوادث. سواء كانت متناهية أو غير

إنّ الواجبِ ليس مــحلاً للحوادث متناهية. وسواء جوزنا تقرّر صفة في ذاته أو لم نجوز. فإنّ ذاته لو كانت محلاً لهذه الحموادث. لوجب مع ما يلزم أن يكون في ذاته جهة في خاعلية وقبالمية المبرهن على امتناعها قيه. و أن يكون له مفير ومحسرك إلى الأشمياء. وأن لايثبت فيه حادث زماناً. فإنّه إذا كان ثابتاً فبطل. فلحدوثه علّة. لا تتخلّى عن الجعلان. ولا بدّ لحدوث العلّتين من حدوث علّتين أخريين مقترنتين بها. فلا ينقطع تجدّد الحوادث عن ذاته زماناً أصلاً.

وكلّ حادث يفرض ثباته في ذاته. فيجب أن يكون في ذاته حوادث أخرى متجدّدة مع ثباته، وإلّا لم يتصوّر تأدّى ذلك الثابت إلى البطلان. ويلزم من ذلك أحد أمرين محالين:

أحدهما: أن يكون الواجب لذاته متحرّكة <sup>م</sup> حركة وضعية عـلى الدوام. فيكون جــمـاً. وقد بيّن أنّ ذلك متنع في حقّه.

وثانيهما: أن يكون منفعلاً عن حركات الأفلاك التي همي ممن معلولاته انفعالاً داغًاً. فيلزم تقدّم معلوله عليه بوجه شا. وأن يكون فميه معنى ما بالقوّة.

ولو عرض فيه عارض من غيره لصار ذا علاقة مع الغير. فإنّ وجوده على تلك الصفة يتعلّق بوجود ذلك الغير. ووجوده خالياً عن تلك الصفة يتعلّق بعدم ذلك الغير. وهو إمّا أن يكون متّصفاً بها أو خالياً عنها. ويكون في كلتا حالتيه متعلّقاً، والمتعلّق وجوده بعدم غيره معلول. كما أنّ المتعلّق بوجود غيره كذلك؛ لأنّه لا تستغني ذاته عن ذلك العدم حتى لو قدّر تبدّله بالوجود لبطل ذاته، فتكون ذاته متعلّقة بالغير. وواجب الوجود فليس كذا.

۱} جهة: ـ، صنو

۲) و: ــ، صبو

۲) متحرّ كة: ـ.، تر

ووجوب وجود الواجب لا يقتضي تركّبه من وجـود ووجـوب. فــانَ إنَّ الواجبِ الوجوب هو تأكّد الوجود وكماليته، والكمالية ليست بزائــدة عــلى الشيء في من وجوب الأعيان. ووجود

ولو كان للوجود الذي يقال عليه وعلى غيره ذات محسصلة في الخسارج. لكان:

إن اقتضت التخصيص به. فما كان غيره يوصف بالوجود، ولزم أن يكون كلّ موجود واجباً؛

وإن لم يقتض التخصيص به. فتخصّصه به ممكن، فيفتقر إلى عـلّة؛ و تخصّص الوجودات المعلولة تتخصّص تخصّص الوجود العامّ فيه بأنّه لا علّة له. كها أنّ الوجودات المعلولة تتخصّص بموضوعاتها وعللها.

إنّ الحقّ ولو كانت له ماهية، لكان تعلّقه بها؛ فكانت "سبباً لوجوده. اتّبة صرفة وأيضاً لو كان الوجودُ الواجب بذاته عمن لوازم ماهية، لكان معلولاً لها؛ وهذا خلف.

١) لم يقتض التخصيص: لم يقيض التخصص ، صبق

٢) والظاهر أنّ الواو حالية هنا

۳) جاء في درّة التاج ج ٥ / ٦٧: «و ماهيت... بودي» (و كانت)

٤) كذا في النسخ / جاء في درّه التاج ج ٥٠/٧: «اكر وجود واجب بذات خود از لوازم ماهيتى بوذى، معلول أن بوذى» (لو كان وجود الواجب...) / والأصح أن يقال: لو كان الوجود الذي هو للم اجب بذاته...

### الفصل الرابع فيما ينعت به واجب الوجود من نعوت الجلال والاكرام`

نسبة المــوجودات إلى واجب الوجود انتهاء العلل إلى واجب الوجود وكونه واحداً لا يشاركه شيء آخر في وجوب الوجود، يوجبان أنّ جميع ما سواه من الموجودات ترتقي إليه، وأنّها بأسرها محدثة بالحدوث الذاتي: إذ لا وجود لها في ذاتها، بل وجود ذاتها كلّها مستفادة منه. فنسبته إليها نسبة "ضوء الشمس إلى ما سواه، الذي بسببه في يضيء غيره، وهو مستغن عن ذلك الغير لو كان للضوء قوام بذاته؛ ولكنّه يغاير وجود الواجب، بأنّ الضوء يحتاج إلى موضوع والوجود الواجبي ليس له موضوع.

إنَّ الواجب عقل وعــاقل ومعقول وقد عرفت أنَّ الوجود الجرّد عن المادّة غير محتجب عــن ذاتــه. فــنفس وجوده إذاً معقوليته <sup>0</sup> لذاته. وعقليته لذاته. فوجوده إذاً عقل وعاقل ومعقول.

علم الواجب بــالمعلول الأوّل وإذا كان يعقل ذاته فيعقل أيضاً لوازم ذاته، وإلّا ليس يعقل ذاته بالتمام؛ فإنّ العلم التامّ بالعمّام؛ فإنّ العلم العام بالمعلول، ولمّا كانت ذاته علّة تامّة لمعلوله الأوّل، وهو يعلم ذاته علماً تامّاً، وجب أن يكون علمه التامّ بذاته علّة تامة للعلم التامّ بعطوله القريب؛ لأنّك قد علمت أنّ علم كلّ ما يعلم ذاته هو نفس

أفارن: درّة التاج ج ٥ / ١٧
 فارن: درّة التاج ج ٥ / ١٧

۳) نسبة: نسبته. صو. تر / وضبط النص قياسي ۱/

٤) يسببه: نسبته، صبو (٥) معقوليته: معقولته، صبو

ذاته، فيكون علماً تامّاً بالذات.

عـلم الواجب بــما ســوى المعلول الأوّل

والعلم بالعلّة التامّة لا يتمّ من غير العلم بوجه استلزامها لجميع ما يلزمها لذاتها، وهذا فيستدعي العلم بلوازمها القريبة بالضرورة. فهو إذن يعلم جميع ما بعد المعلول الأوّل من حيث وجوبه به. وانتهاؤه إليه في سلسلة المعلولات المترتبة، ويدخل في ذلك سلسلة الحوادث التي لا أوّل لها من جهة كونها جميعها بمكنة و عناجة إليه احتياجاً تتساوى إليه فيه جميع آحادها. وكما أنّه يدرك ذاته بذاته من غير افتقار إلى صورة زائدة، فكذلك إدراكه لما يصدر عن ذاته هو بنفس صورة ذلك الصادر عنه التي هي حاضرة له من غير انطباع. وعلى مثل هذا يدرك سائر معلولاته.

إنَّ علم الواجب لا يكون بــالانطباع والانــفعال

وقد علمت أنّه ليس من شرط التعقّل انطباع صورة المتعقّل في ذات العاقل على الإطلاق. وإنّا يسترط فيه ذلك، إذا لم يكن التعقّل متجدّداً، ولا المدرّك على حاضراً عند المدرِك. فإنّ البرهان على وجوب حصول صورة المدرّك في المدرِك لم تقم إلّا فيا هو كذلك. لا غير: بل شرط التعقّل مطلقاً هو مجرّد الحصول. لا الحصول على نعت الانطباع. وفاعل الشيء فقد حصل له ذلك الشيء لا محالة، وليس حصوله له بأدون من حصوله لما هو قابل له.

فالواجب يعقل ذاته ويعقل ما سواه بحصوله له، ضرورة كونه فاعلاً له. وإذا عقلت الجواهر المجردة ما هو غير معلول لها بحصول صورته فيها. وجب أن يكون الواجب يعقل تلك الجواهر مع ما فيها من الصور. إذ الجميع حاصل له. وليس تعقله لها بصور أخرى، بل بأعيان تلك الجواهر، وما فيها فلا يعزب عنه شيء من صور الموجودات الكلية والجزئية، من غمر حصول

۱)و:ــم

٢) صورته: صورة، تر / أي بحصول صورة ما هو غير معلول لها .

صورة فيه، ولا اتصافه بصفة حقيقية. ويكون علمه بعلمه بجميع ذلك على الوجه الذي لايتغير، وقد عرفت كيفية إدراك الجزئيات المتغيرة على وجه لا للحقه التغرر.

وقد بان من هذا أنّ علمه لا يجوز أن يكون انفعالياً. كها نستفيد صورة البيت من البيت؛ بل علمه إنّا هو فعلي، إذ نفس وجود الأشياء عنه نفس معقوليتها له. وأنت تعلم أنّ علمه بهذه المعقولات هو بعينه صدورها عنه، كها أنّ علمه بغلمه بذاته هو نفس وجوده. وهكذا الحال في علمنا بعلمنا بأمر ما، لأنّ علمنا به هو وجوده في أذهاننا. ولا يصحّ أنّ يقال أن وجوده في أذهاننا يوجد فيه مرّة أخرى، حتى يكون علمنا بعلمنا هو هذا الوجود الثاني، بل وجوده مرّة واحدة، هو علمنا به، وعلمنا بعلمنا به، وعلى هذا إلى أن ينقطع اعتبار المعتبر. وإذا كان كذلك، كانت نسبة المعلومات إليه نسبة صورة بيت تتصوّره فتبني البيت بحسبه، إلّا أنك تحتاج إلى استعال آلات، حتى تتوصّل إلى بناء البيت. وهناك يكني التصوّر في صدور الفعل عنه، بل علمه هو معنى صدور صور المعلومات عنه، بل علمه هو معنى

إنَّ علم الواجب يـما سواه يـقيني ولماً كان علمه بما سواه إنّما هو بسبب العلم بأسبابه التي بها يجب، فهو إذن يعرف وجوب إمكان الأشياء في ذواتها، ووجوب وجودها بأسبابها. فعلمه بالأمور الممكنة على هذا الوجه. إنّما هو يقيني. ولا يجوز أن يكون ظنّياً ألبتّة. وإذ كان الحرى عبارة عن الدرّاك الفقال، فالواجب لذاته حيّ. أ

بیان فیما یــدلّ عـلی عـلم الواجب وحیاته

وممّا يدلّ على علم الواجب وحياته: أنّ الإنسان إنّا علم بنفسه، لأنّ نفسه مجردة. وهو ليس غائباً عن نفسه حتّى يحتاج إلى حصول مثاله وصورته فيه

۱) صور: ـ، تر

٢) هكَّدًا في النَّسخ / والحقِّ أن يؤخَّر هذه الفقرة كما لا يخفي على الفقرة الآنية منطقاً

ليعلمه. بل نفسه حاضرة لنفسه. وذاته (غير إ\ غائبة عن ذاته. فكان عالماً بنفسه.

وقد بين أنَّ علمه بذاته هو نفس ذاته غير زائد عليها، وهي محكنة محتاجة إلى موجد، فوجدها يجب أن يكون أكمل منها في العلم والحياة، إذ العلم والحياة من الكالات التي هي غير زائدة على الذات، كما علمت. وكذلك الكلام في موجد الموجد إلى أن ينتهى إلى الواجب الذي له الكال الأعلي، فيجب أن يكون علمه وحياته أثم وأكمل من كلّ علم وحياة في الوجود.

إرادة واجب الوجود

وأنت تعلم من كونه عالماً بفعله، ومن كون علمه فعلياً. "مع أنّه لا مكره له على الفعل، أنّه مريد لكلّ أفعاله، فإنّ الكلّ فائض منه، وفيضانه منه غير منافِ لذاته. حتى يكون كارهاً له. فهو إذاً راض بفيضانه منه.

وليس من شرط المريد كونه بحيث يصحّ أن لا يريد. وهو قادر. بعنى أنّ ما يصدر عنه إنّا يصدر بمشيّته. ولو شاء أن لا يفعل لما فعل؛ لكن ليس من شرط صدق هذه القضية صدق قولنا؛ إنّه شاء أن لا يفعل وما فعل؛ لأنّ صدق الشرطية لا تتوقّف على صدق مقدّمها. ولأنّ القادر حال توفّر دواعيه على الفعل قادر على الفعل، لا لائنه شاء أن لا يفعل ولم يفعل، فإنّ ذلك لايصدق. مع صدق أنّه شاء الفعل وفعل، بل لائنه بحيث لو شاء أن لا يفعل لما فعل. والواجب لذاته وإن استحال في حقّه مشية أن لا يفعل، لكنّه يصدق عليه أنّه لو شاء أن لا يفعل، لكنّه يصدق عليه أنّه لو شاء أن لا يفعل، لكنّه يصدق عليه

إنَّ الواجب حكيم وجواد

وهو حكيم، بمعنى أنّه يعلم الأشياء على ما هي عليه. تصوّراً وتـصديقاً. وبمعنى أنّ فعله مرتّب محكم جامع لكلّ ما يجتاج إليه من كيال وزينة.

الإضافة تطابق ما جاء في درة التاج ج ٥/٧٠: «و ذات او غايب نيست از ذات او».

٢) أي ذات الإنسان (درّة التاج ج ٥ / ٠ ٧)

٣) فعلياً : فعلتاً ، صدو

وهو جواد، بمعنى أنّه أفاد الخير والإنعام من غير غرض وفائدة ترجع إليه. فإنّه أفاض الوجود على الممكنات كلّها. كما ينبغي وعلى ما ينبغي. بـلا غرض ولا منفعة تعود إلى ذاته؛ بل لأنّ ذاته ذات تفيض منه على الخلق كلّهم. على ما هو لائق بهم. وإسر الجواد على غير، مجاز.

إنّ الواجب غـني ومـلك حقّ وهو الغني النامّ لكونه غير متعلَق بشيء خارج عنه. لا في ذات. ولا في صفاته المتمكّنة ُ من ذاته. سواء عرض لها إضافة إلى الفير. أو لم يعرض.

وهو الملك الحقّ. فإنّ ذات كلّ شيء من جميع الوجوه هي له. لأنّ منه أو ممّا منه وجوده. ولا يستغنى عنه شيء في شيء. ولا يفتقر هو إلى شيء.

أقسام إطلاقات الحقّ على الواجب وإذ حقيقة الشيء هي خصوصية وجوده. فلا حتى إذاً أحتى من ذات واجب الوجود بذاته.

ولمًا كان ما يكون الاعتقاد به صادقاً يسمّى حقاً أيضاً. فالواجب حقّ مهذا لمنى.

وكلُّ شي بالقياس إلى ذاته باطل وبه حقّ.

إنَّ الواجب كمال منطلق وجمال محض وكنت عرفت أنّ اللذيذ هو الكال. وذلك بحسب المدرك. فإن كان بحسب الخيال فهو الكال الذي له، ومبدأ جميع ذلك الإدراك.

وواجب الوجود بذاته هو الكمال المطلق. والجمال المحض: إذ هو بريء عن علائق المادّة. وما بالقوّة: ولأنّ الخبر هو ما يتشوّقه الكلّ. وما يتشوقه الكلّ

١) أفاد: أفاض، تر ٢) على: الا، تر

٣) جاء في درّة الناج ج ٥ / ٧٧: «لايق ومهم است ايشان را» (لائق ومهم لهم) / ولعلّ في أصله تصحيف

٤) الجواد: الجود، صبو، تر/ والنسخ مصحفة هنا

٥) ورّة التاج: «ممكن» (الممكنة)

هو الوجود. أو كمال الوجود؛ إذ العدم من حيث هو عدم لايتشوّق.

إنّ الواجب خير محض ومسبتهج بسذانسه

وواجب الوجود هو الخبير المحض الذي لا يخالطه شرّ. وإذا كان له الجهال المحض والبهاء المحض، فهو في ذاته الخبير المطلق، ويعقل ذاته بأنمّ تعقَل وأشدّه. وكلّ كبال فهو معشوق؛ فهو إذن يعشق ذاته، ويبتهج بها.

وهو أجلَ مبتهج بذاته؛ لأنّه يدرك ذاته على ما هي عليه من الجمال والبهاء الذي هو مبدأ كلّ جمال وبهاء. ومنبع كلّ حسن ونظام.

فإن نظرنا إلى المدرِك فهو أجلّ الأشياء وأعلاها؛ وكذلك ان نـظرنا إلى المدرِك فهو أجلّ الأشياء وأعلاها؛ وكذلك ان نـظرنا إلى الإدراك فهو أشرف الإدراكات وأتمّاً. فهو إذاً أقدوى مدرك لأجلّ مدرك بأثمّ إدراك لما هو عليه من العظمة والجلال. ولا مغايرة بين هذه الثلاث، بل نفس وجوده ( هو إدراكه لذاته. وكونه مدرِكاً ومدرَكاً هـو بعينه وجوده.

وقياس ابتهاجه بذاته إلى ابتهاجنا بذاتنا كقياس كهاله إلى كهالنا. وكها أنّ سرورنا أكمل من سرور البهائم لما بيننا من التفاوت في الكسال، فكذلك نسبة سرور ما هو أشرف منّا بكال ذاته إلى سرورنا بكال ذاتنا. أو كذلك حتى ينتهي الأمر إلى الواجب الأول الذي له الكال المطلق. فيجب أن يكون عنده من المعنى له. الذي يعبّر عن نظيره في حقّنا باللذة والطيبة والفرح والسرور بجهال ذاته وكهالها، ما لا يدخل تحت أوصافنا. ولا سبيل لنا إلى التعبير عن كنه، إذ لا يدرك كها هو الآهو.

و لمّا كان كلّ خير مؤثراً. ٢ وكان إدراك المؤثر من حيث هو مؤثر حبّاً له.

إنَّ الواجب عاشق لذائـــه

۱) وجوده: وجود، صنو ۲) سرور: شرور، صنو کا ذاتنا: ذاتیا، صنو

۱۱ سرور: سرور ، هنو ۵) ط: ـــله ۲ کا لدانیا: دانیا ، هنو ۵) ط: ــله ۲ کماله: ــ، هنو

٧) درّة التاج ج ٥ / ٧٤: + يعني بركزيده (أي المنتخب)

وكان الحبّ المفرط هو العشق. صحّ أن يطلق على الواجب أنّه عاشق لذاته. معشوق لذاته.

ولماً كان شدّة العشق وضعفه تـابعين\ لشـدّة الإدراك وخـيرية المـدرك وضعفها، ولم يكن الإدراك التامّ إلاّ للواجب. وجب من ذلك أن لا تكون اللذّة التامّة. والابتهاج التامّ إلاّ له. وأن يكون عشقه لذاته هو العشق الحقيق.

الفرق بسين العشسق والشمسسوق والغرق بين العشق والشوق: أنّ العشق هو الابتهاج بتصوّر حضرة ذات ما هي المعشوقة، والشوق هو الحركة إلى تتميم هذا الابتهاج إذا كانت الصورة متمثّلة من وجه غير متمثّلة من آخر كها يتّفق أن يتمثّل في الخيال ولا تكون متمثّلة في الحسّ. فكلّ مشتاق فإنّه قد نال شيئاً مّا، وفاته شيء. ولهذا لم يجز أن يصدق عليه أنّه عاشق.

ومحال أن يبتهج الغير بإدراكه. كما يبتهج اهو ببادراك ذات. وتتنفاوت المقلبات في إدراكه كتفاوتها في وقوع ظلّه عليها. وتنفاوت لذّاتها ببإدراك كتفاوتها في ذلك الإدراك. والقرب من ذات المدرك على حسب شدّة الإدراك له. فالمجرّدات المفارقة تتفاوت في اللذّة بحسب تنفاوت قربها وبعدها من الواجب. وبهذا تختلف مراتب الموجودات ودرجاتها.

كيف إنّا نعرف تعوت الواجب لذاته ولانقدر على فهم شيء من نعوت الواجب لذاته إلاّ بالمقايسة إلى ما نعرفه من أنفسنا. ونعلم من تفاوت ذلك في حقّنا بالكمال والنقصان. أنّ ما فهمناه منه في حقّ واجب الوجود أشرف وأعلى ممّا فهمناه في حقّ أنفسنا. ولا نفهم حقيقة تلك الزيادة، لا توجد في حقّنا. فكلّ نعت في الواجب الأول لا نظار له فينا، و° لا سبيل ألنا إلى فهمه ألبتّه.

۲) يېتهج: ينتهج ، عس ٤) حسب: ـ . عسو

۱) تابمین: تابعان، صو ۲) یبتهج: ینتهج، صو

٥) كذا في النسخ / والظاهر أن «و» زائدة هنا

وهذا الفدر الذي قد ذكر من نعوت جلاله إنَّما هو بقدر ما في وسعنا أن نعلمه منه. لا بقدر ما يستحقُّه هو لذاته.

٦) ولا سبيل: فلا سبيل. صو

## الفصل الخامس في تبيين كون صفات الواجب لذاته لا يوجب كثرة. لا يحسب تقوّم ذاته، ولا محسب ما يتقرّ, فمها بعد تقرّمها ً

معرفة كيفية صفات الأشياء أعلم أنّ الصفات للأشياء على خمسة أقسام:

أحدها: صفات حقيقية عارية عن الإضافات. ككون الشيء أسود وأبيض. وثانيها: صفات حقيقية. تلزمها إضافة إلى أمر كلي، ككون الإنسان قادراً على تحريك أجسام بحال منا، فإن إضافته إلى هذا الكلي هو لزوم أولى ذاتي، ويدخل فيه: زيد وعمرو وحجر وشجر دخولاً ثانياً. فإنه لا يتعلق بهذه الجزئيات تعلق ما لا بدّ منه: ولهذا لو عدم زيد ولم تنقع إضافة القوة إلى تحريكه، ما ضرّ ذلك في كونه قادراً على التحريك؛ لأنّ الأمر الكلي الذي به تعلقت الصفة لا يكن تغيّره، آبل إغّا تتغيّر الإضافات الخارجة عققط.

وثالثها: صفات حقيقية، تلزمها إضافة إلى أمر جزقي، مثل علم الشيء بأنّ كذا موجود، ثمّ يعدم ذلك، فيصير عالماً بأنّه معدوم، فإنّ العلم بالكلّي لايكتي في العلم بجزئي جزئي تحته. ألا ترى أنّ علمنا بكون كلّ حيوان جسماً، لا نعلم منه كون الإنسان جسماً ما لم يقترن إليه علم آخر، هو العلم بأنّ الإنسان حيوان، فيعلم كلّ واحدة من المقدّمتين بعلم، ويعلم النتيجة بعلم آخر، وإذا

۲) ما: ــ، تر ٤) الخارجة: الخارجية ، صبق ۱) قارن: د*رّة التاج* ج ۵ / ۷۵ ۳) تغیّره: بغیره، صو ۵) واحدة: واحد، صو اختلف حال المعلوم من عدم أو وجود أو غيرهما. وجب أن تغيّر الإضافة والصفة المضافة معاً.

و رابعها: الإضافات المحضة. مثل كون الشيء قبل غيره وبعده، ومثل كونه بمينا ويساراً، فإنك إذا جلست على بمين إنسان، ثمّ قام ذلك الإنسان، فجلس في المجانب الآخر منك، فقد كنت بمينا له، ثمّ صرت الآن يساراً له. فههنا لا يقع التغيير في ذاتك، ولا في صفة حقيقية من صفاتك، بل هذا محض الإضافة. وخامسها: ما يرجع إلى سلب محض، ككون زيد فقيراً، فبإنّه إسم إثبات لصفة سلب. فان معناه عدم المال.

وقد يتركّب بعض هذه الأقسام مع بعض.

مــــــعرفة صــــــفان الواجب

وإذ قد تقرّر هذا فنقول: إنّ واجب الوجود، لا يجوز أن يوصف بما هو من قبيل الأقسام الثلاثة الأول. لما عرفت من استحالة كونه فاعلاً وقابلاً لما فعله، فلا يكون علمه من قبيل علمنا بالأمور المتغيّرة، ولا قدرته من قبيل قدرتنا. وإذ لا بدّ من وصف واجب الوجود بالأوصاف التي أوجبنا اتّصافه بها، فيجب أن تكون غير مؤدّية إلى تكثير ذاته، وتلك هي الإضافية، والسلبية، وما يتركّب منها.

إنّ صفات الواجب ليست بزائدة عسلى ذائمه

وقد علمت أنّ علمه بذاته هو نفس ذاته. لا زائد عليها، وكذا علمه بعلمه بذاته. وهلّم جراً. وعلمت أيضاً أنّ علمه بمعلولاته ليس بزائد عليها، ولايحوج إلى صفات متقررة في ذاته. ولمّ كان كون لوازمه موجودة عنه، هو بعينه كونها معقولة له، فعلمه هو قدرته. ونحن نفتقر "في إيجاد الأشياء كبناء بيت مثلاً إلى عزية واستعال آلات، حتى نتوصّل بذلك إلى بناء البيت.

۱) درّة التاج ج ٥ / ٧٦: «تغيّر» (التغيّر) ٢) زيد: زند (؟)، صدو ٣) نفتقر: فيفتقر (؟)، صو

وقدرته هي حياته، فإنّ الحياة التي عندنا تكل بإدراك وفعل هو التحريك. ينبعثان عن قوتين مختلفتين. وليس الحياة منه غير العلم، وكلّ ذلك له بذاته. ولو كانت الصورة المعقولة التي تحدث فينا، فتكون سبباً للصورة الموجودة الصناعية، تكني بنفس وجودها لأن تتكون منها الصورة الصناعية، بأن تكون صوراً هي بالفعل مبادٍ لما هي له صورة، لكان المعقول عندنا هو بعينه القدرة؛ ولكن ليس كذلك، لكن نحتاج إلى زيادة إرادة متجدّدة منبعثة عن قرّة شوقية تتحرك منها معاً القرّة المحركة، فتحرّك العصب والأعضاء الآلية، ثمّ تتحرّك المالات الحارجة، ثمّ تتحرّك المادة، فلذلك لم يكن نفس وجود هذه الصورة المعقولة قدرة ولا إرادة.

و أنت فتتحقّق كمّا عرفته أنّ واجب الوجـود ليست إرادتـه معايرة الذات لعلمه الذي هو ذاته مع اعتبار سلب مًا.

اعتبار الإضافة فـي فــهم بـعض الصفات وإذا قيل له: «واحد» فعناه: سلب الشريك والنظير. وسلب الانقسام. وإذا قيل: «قديم» فعناه سلب البداية عن وجوده.

وإذا قيل: «كريم وجواد ورحيم» فعناه إضافته إلى أفعال صدرت منه.

وإذا قيل: «هو مبدأ الكلّ» فمعناه الإضافة أيضاً.

وإذا قيل: «انّه خير» لم يعن إلّا كونه مبرّءاً عن مخالطة ما بالقوّة والنقص. وهذا سلب. أو ٤ «كونه مبدءاً لكلّ كال ونظام». وهذا إضافة.

معرفة الصفات السلبية والإضافية في الواجب وعدم حصرهما

وبالجملة. فصفات الواجب التي هي غير نفس ذاته. لا بدّ وأن تكون: إمّا سلبية. كقولنا: ليس بجسم ولا جوهر ولا عرض ولا حالّ ولا محلّ: أو إضافية كقولنا: إنّه ميدأ وفاعل؛

١) العصب: القضب، صبو ٢) فلذلك: فكذلك، تر

۲) إرادته: إرادية ، صبق ۱۶ ، ۱۰ ، ۱۱ - ۱۱ م / معد ،،

درة التاج ج ٥ / ٧٨؛ «با» (مع / و) / وهو تصحيف قط في التحقيق

أو مركّبة من إضافة وسلب كـ «الأوّل». فإنّه الذي لا يكون مسبوقاً بغيره. ويكون سابقاً على غيره؛ وكـ «المريد». فإنّه الذي يكون عالمًا بما يصدر عنه. ولا يكون ذلك الصادر منافياً له.

ووصفه بالمبدأية هو إضافة واحدة له. تصخّع جميع الإضافات: ووصفه بأنّه غير ممكن هو سلب واحد. يتبعه جميع السلوب. وهذا كما يدخل تحت سلب الحجرية والمدرية عنه. ولو لم ترجع إضافاته كلّها إلى إضافة واحدة. لكانت الإضافات المختلفة توجب اختلاف حيثيات فيه. فكانت ذاته تتقوّم من عدّة أشياء، وليس كذا.

وتتفرّع من الإضافيات والسلبيات صفات لا سبيل لنا إلى حصرها في عدد مثل: الخالق البارئ المصوّر القدّوس العزيز الجبّار الرحمن الرحمي، اللطيف المؤمن المهيمن، إلى غير ذلك، ممّا لا يحصى كثرة. فإن تكثّر السلوب والإضافات، توجب تكثّر أسهاء بحسبها.

ليس للواجب إسم

ولماً لم تكن حقيقة الواجب معلومة لنا. لا جرم لم يكن لها عندنا إسم أصلاً. فإنّ الإسم إنّا يوضع للمعلوم، فيستعمل مع العالم بذلك الشيء. الذي وضع ذلك الإسم له إذا كان عالماً بأنّه وضع لذلك المعنى. هذا مع أن كلّ واحد ممّا نعلمه من الأسهاء التي تطلق على الواجب. فإنّ مفهومه مقول على كثيرين: إمّا على سبيل الجمع، وإمّا على سبيل البدل، وكلّ ما كان كذلك لا يكون تمام تلك الذات المعبّنة؛ لأنّ القدر المشترك بينه وبين غيره، ليس تمام هويّنه، وإلّا لكان هو غيره، فإذاً كلّ ما دلّت هذه الأسهاء عليه، فليس هو هو؛ فإذاً ليس له من حيث هو هو إسم عندنا.

تحقيق في الأسماء ثمّ إسم كلّ شيء: التي تطلق على الواجب إمّا أن يدلّ عليه.

أو على ما يكون داخلاً فيه.

أو على ما يكون خارجاً عنه.

أو على ما يتركّب من هذه.

والأوّل والثاني محالان في حقّ واجب الوجود ـ كها عرفت ـ وكذا الدالّ على ما نة كَب منــا.

وأمّا الثالث فيحتمل وحوها سبعة: الأنّه:

إمّا أن تكون صفة حقيقية.

. أو إضافية.

أو سلسة،

أو حقيقية مع إضافية. أو مع سلبية.

أو إضافية مع سلبية.

أو سلبية مع حقيقية وإضافية.

والصفة الحقيقية مفردة أو مع غيرها هي ممتنعة في حقّ الواجب لذاته، والبواقي فغير ممتنعة؛ ولك أن تعتبرها من نفسك.

١) كذا في النسخ ؛ والحقّ أن تكون الصفات ثمانية إذا كان التقسيم غير متداخل، وأمّا إذا كان التقسيم متداخلاً فإذن تكون الصفات ستّة، يعني أن يحتسب قسم الرابع والخامس أقسام الأوّل وقسم «أو سلبية مع...» من أقسام التالت. وأمّا إذا يعدّ قسم «أو سلبية مع...» من أقسام التالت، فكمانت الأقسام سبعة، إلّا أنّ عبارة المؤلّف لا تساعدنا في المقام كما لا يخفي.

## الفصل السادس في كيفية فعل واجب الوجود وترتيب الممكنات عنه ١

إنَّ الصادر الأوّل هو العقل

الصادر الأوّل عن الواجب لذاته لا يمكن أن يكون إلّا عقلاً محضاً؛ إذ لو لم يكن كذلك، لكان -كها عرفت -: إمّا عرضاً، أو هيولي، أو صورة، أو جسماً، أو نفساً.

> إنّ الصادر الأوّل لا يكون عرضاً

لا جائز أن يكون عرضاً؛ لأنّه لا يخلو: إمّا أن يكون محلّه هو الواجب. أو غيره.

لكنّه قد بان أنّ الواجب لا يتقرّر في ذاته صفة.

۱) قارن: درّة التاج ج ۵ ۸۰ /

ولو كان محلّه غير الواجب. لكان ذلك الغير متقدّماً على العرض الحـــالّ فيه: لوجوب افتقار الحـالّ إلى الحـلّ، فكان الهـل هو الأولى بأن يكون المعلول الأوّل من عرضه. وفرض أنّ العرض هو المعلول الأوّل؛ هذا خلف.

وأيضاً. لو كان المعلول الأوّل عرضاً لكانت الجواهر بأسرها معلولة [له]. وقد عرفت فساد ذلك.

ثمّ احتياج الجــوهر إلى العرض مع احتياج العرض إليه. يؤدّي إلى الدور المحال: لأنّ ذلك الجـوهر هو الذي يكون محلّ العرض، على تقدير كون العرض معلولاً أوّل.

> إنَّ الصادر الأوّل لا يكـــون الهبولي

ولا جائز أن يكون المعلول الأوّل هــو الهـيولى الجـــــــيـة. وإلّا لكــانت

الصورة الحالّة فيها من معلولاتها. فكان ليزم أن تكون قابلة لما هي فاعلة لها. وقد سبق بطلانه.

ولأنّ الهيولى أخسّ من باقي الممكنات؛ فلو كانت تلك الممكنات معلولة . لها، لكان قد أوجد الشيء ما هو أشرف منه؛ وأنت فخبير أ باستحالة ذلك.

لا يكون الصادر الأوّل هو الصورة ولا جائز أن يكون أوّل المعلولات هو الصورة. لما علمت من احتياجها في وجودها وتشخّصها وتأثيرها فيا تؤثّر فيه إلى الهيولى، فلا يمكن أن تكـون واسطة مطلقة في وجود الهيولي.

لا يكون الصــــادر الأول هـو الجـــم ولا جائز أن يكون ذلك هو الجسم؛ إذ الواجب لذاته واحد حقيقي فلا يصدر عنه ما فيه تركيب بوجه؛ والجسم فقد بيّن أنّه مركّب من الهيولي والصورة، فلا يصدر عنه بغير واسطة.

ولائه لو كان أوّل معلولات الواجب، لكان سائرها ـ من العقول والنفوس والأعراض والهيولى والصورة ـ توجد بتوسّط الجسم، ويكون الجسم علّة موجدة له؛ وقد استبان لك فها مم امتناع ذلك.

لا يكون الصــادر الأوّل هـو النفس ولا جائز أن يكون نفساً؛ لأنّ الصادر الأوّل عن الواجب يجب أن يكون علّة لكلّ ما عداه من الممكنات. فيكون علّة لجميع الأجسام. وكلّ ما كان كذلك. فلا يكون في فاعليته محتاجاً إلى الجسم؛ وكلّ ما كان غنياً في فعله عن الأجسام لا يكون نفساً. ومن له رتبة الايداع لجسم. لا تقهره علاقة ذلك الجسم).

۱) فكان: وكان، صبو

٢) هكذا في النسخ

۲) هو: ــ، تر

٤) فيما: ممّا ، صنو

٥) لا يكون: + في فاعليته...لايكون، تر

إنّ العقل هو الصادر الأوّل

كيف يتصدر عسن العقل معلولان

ولمًا بطلت الأقسام بأسرها. سوى العقل المحض. ثبت أنّه هو الذي يصدر عن واجب الوجود أوّلاً.

> و هذا العقل الذي هو المعلول الأوّل: امّا أن يصدر عنه أكثر من واحد.

> > أو لا يصدر.

فإن لم يصدر عنه إلّا واحد فقط، فالصادر عن ذلك الصادر أيضاً واحد. والكلام فيه كالكلام في الأوّل. وذلك يقتضي أن لا يوجد سوجودان إلّا في سلسلة العلمية والمعلولية، وهو محال بالضرورة.

فتعيِّن أن يكون بعض المعلولات. يصدر عنه إثنان معاً، فما زاد.

ولا يمكن أن يكون صدور الكثرة عن ذلك المعلول من حيث هو بسيط. بل لا بدّ وأن يعتبر فيه تركيب مًا.

وذلك التركيب:

إمّا أن يكون له من ذاته.

أو من علَّته.

أو بعضه له من ذاته وبعضه له من علَّته. فإذا ضمّ ما له من ذاته إلى ما له من علَّته، حصلت في ذاته كثرة بهذا الاعتبار.

والأوّل والثاني باطلان؛ لأنّ ذاته إن كانت بسيطة استحال أن تكون مبدءاً للكثرة من حيث هي كذلك؛ وإن كانت مركّبة، استحال أن تكون صادرة عن البسيط من حيث هو بسيط.

فبتي الثالث، وهو أن يكون بعض الكثرة من ذاته. وبعضها من علَّته. وهذا الجمل هو المتيفّن.

وأمَّا تقرير ذلك على وجه التفصيل فـيحتمل وجــوها كـثيرة. وذاك لأنَّ

الحسيثيات الستّ فسي العقل الأوّل المعلول الأوّل له هوية مغايرة للواجب لا محالة. ومفهوم كونه صادراً عنه غير مفهوم كونه ذا هوية ما، فيصدر عن الواجب لذاته الوجود، ويلزمه أنّه ذو ا هوية، وتسمّى بـ «الماهية»، وهي تابعة للوجود من هذا الاعتبار وإن كان الوحود تابعاً لها من حيث العقل. أ

وبقياس الماهية وحدها إلى الوجود يعقل الإمكان؛

وبقياسها لا وحدها. بل بالنظر إلى الواجب يعقل الوجوب بالغير؛

وباعتبار أنَّ الوجود الصادر قائم بذاته ليس وجوداً لغيره. بــل لنــفسه. يلزمه أن يكون عاقلاً لذاته. كــا قد سبق لك تقريره.

وباعتبار ذلك له مع الواجب، يلزمه أن يكون عاقلاً للواجب.

فهذه ستّة أشياء في العقل الأوّل الصادر عـن الواجب. بـعضها حـقيقي. وبعضها اعتباري.

ولوجوب كون المعلول مشابهاً للعلّة ومناسباً لها. يجب أن يكون الكمال الفائض على المعلول الأوّل من مبدئه؛ إذ هو بـالصورة أشبه مبدأ لكـائن صوري؛ وأن يكون الحال الذي له في ذاته. إذ ذاته بالمادّة أشبه مبدأ لكائن مادي؛ فيكون بالاعتبار الأوّل مبدءاً لجوهر روحاني. وبالاعتبار الآخر مبدءاً لجوهر جساني.

و لا مانع أن يكون لهذا الآخر أيضاً تفصيل إلى أمرين. يصير باعتبارهما سبباً لصورة ومادة جسميتين، فإن الوجود والتعقل بالذات هي حال له من حيث هو بالفعل. والهوية والإمكان حال له من حيث هو بالقوّة. والفعل أشبه بالصورة، والقسوّة أشبه بالمادة. فتصدر هيولي الفلك وصورته عن

١) ذو: ذا، صو، تر / ضبط النص قياسي

٤) وأن يكون الحال... لكائن: \_. صو ٦) جسميتين: جسميين، صبق، تر

٣) الوجوب: الوجود. تر ٥) الآخر: + الآخر، صو

العقل الأوّل باعتبارهما.

ولأجل كون الماهية والإمكان عدميين في ذاتيها، وجوديين بغيرهما، كانت المادة: عدميةً بانفرادها، وجوديةً بالصورة، ولأجل كون الماهية متقدّمة على الوجود من حيث العقل، متأخّرة عنه من حيث الوجود، كانت المادة متقدّمة على الصورة من وجه، متأخرة عنها من غيره.

ولأجل كون الوجود أقرب إلى المبدأ في الترتيب، كان للصورة تقدّم بالعلّية على المادّة. فالكلّ معلول للواجب، لكن منه ما صدر عنه بغير واسطة، وهو العقل الأوّل الذي ذاته واحدة. لكن تتبعها كثرة إضافية ليست في أوّل وجوده داخلة في مبدأ قوامه. وتلك الذات الواحدة مع ما يتبعها من كهالاتها يعبّر عنها بأنّها معلول أوّل وإن كان المعلول الأوّل بالحقيقة هو بعضها. لا كلّها.

ومنه ما صدر عنه بواسطة أو وسائط، هي شروط معدّة لوجود ما يتلوها في مرتبة الوجود، فإنّه لا مانع من أن يكون الواحد يلزم عنه واحد، ثمّ يلزم ذلك الواحد المعلول حكم وحال. أو صفة أو معلول آخر، هو واحد أيضاً. ثمّ يلزم عنه لذاته شيء، وبمشاركة اللازم آخر، فيحصل بسبب ذلك كثرة كلّها لازمة عن ذاته.

ولا تستنكرن صدور شيء باعتبار الوجـوب والإمكـان وغـيرها من الأمور العدمية، فإنّ العدميات إنّا يمتنع كونها عللاً مستقلة بأنـفسها. وأشا كونها شروطاً وحيثيات تختلف أحوال العلّة الموجدة باعتبار كلّ واحد منها. فهو غير محتنع ألبتّة؛ اللّهم إلّا بدليل منفصل.

ولا تتعجّب من كون الإمكانات متساوية في كـونها إمكـانات. وكـذا الوجوبات وما يجري مجراها. مع كون ما يلزم عن العلّة باعتبار إمكانها مثلاً غير ما يلزم عن علّة أخرى باعتبار إمكانها. وكذلك ما يلزم باعتبار وجوبيهما

١) هكذا في النسخ / والأصح: غيرهما

بغيرهما وتعقّل بهما وغير ذلك؛ فإنّ الإمكانات والوجوبات والتعقّلات. وما ينحو نحو هذه. إنّما تقال على ما هو صادق عليه بالتشكيك. لا بالتواطؤ؛ فلا يلزم تساوي لوازمه لو كانت هذه الأشياء عللاً مستقلّة. لتلك اللوازم. فكيف والحقّ أنّها لا تستقلّ بالإيجاد. بل هي شروط له.

ومن الجائز أن لا يصدر باعتبار هذه الأشياء عن العقل الأوّل شيء غير العقل الثاني. وكذا عن كلّ عقل عقل آخر فقط. وعلى هذا إلى أن يصدر عن عقل من العقول باعتبار ما فيه من أمثال هذه الأمور. أو باعتبار مقايسته إلى غيره، أو مشاركته معه موجودات أخرى. أو موجود آخر غير العقل.

وهذه الاعتبارات في العقل الأوّل إنّما جملت مثالاً وأغوذجاً وتهيداً لكيفية صدور الكثرة عن الواحد، لا على وجه أنّه لا يمكن أن يكون ما هو في نفس الأمر على خلاف ذلك.

كيفية صدور الأجرام السماوية عن المبدأ الأوّل وما في كلّ فلك كلّي لكوكب من السيارة من الأفلاك الكثيرة. وما في فلك الكواكب الثابتة أو أفلاكها من الكواكب. يـدلّ عـلى أنّه بمنتع أن يكـون صدورها عن عقلٍ هو ثاني العقول. أو ثالثها أو رابعها: إذ لا يحصل فيه من المنب مع غيره ما يني بهذه الكثرة المختلفة أن تكون حاصلة منه.

وما يصدق على الواجب لذاته من الإضافات والسلوب لا يجوز أن يوجب صدور الكثرة عنه: فإنّ هذه إنّا تعقل بعد ثبوت الغير. فلو جـعلت مبدءاً لثبوت ذلك الفعر. لكان دوراً.

وكون الواجب أو العقل أو النفس يعقل ذاته. لا يصحّ أن يصدر باعتباره أمر غير ما يصدر عن غيره من الاعتبارات؛ إذ ليس تعقّل الجرّدات لذواتها

١) غير: عن ، صدو، تر / ضبط النص قياسي ويطابق درة التاج ج ٥ / ٨٥ /
 ١٦) أنّه: -. ت

أمراً زائداً على ذواتها. فإنّه لا ماهية لها وراء كونها عاقلة لذاتها.

وتكثّر الجهات والاعتبارات ممتنع في المبدأ الواجب. لأنه واحد منجهة. فلا يشتمل على حيثيات مختلفة واعتبارات متكثّرة لما سرّ: وغيير ممتنع في معلولاته ذلك. ولا يجوز أن يكون مبدءاً للجسم ولا للنفس إلّا بتوسّط العقل. كما عرفت.

وليس يجوز أن يصدر الجسم الساوي عن آخر العقول؛ لأن لكل جسم ساوي مبدءاً عقلياً، ولو انقطعت العقول قبل انقطاع السائيات. لبق ما تخلف من السائيات غير مستند إلى علّة، إذ لا يمكن إسناده اللي حرم سماوي، ولا إلى ما له تعلّق بجسم ألبتّة من حيث هو كذلك. فالعقول ليست أقل عدداً من الأضلاك، بل من الجائز أن يكون أكثر منها، بما لا سبيل لنا إلى حصره.

وقد تحصّل من هذا أنّ واجب الوجود يبدع جوهراً عقلياً، ويبدع بتوسطه جوهراً عقلياً وبيدع بتوسطه جوهراً عقلياً وجرماً سهاوياً، مع احتال أن يكون بينه وبين أزّل الأجرام السهاوية عقل واحد أو أكثر، وكذلك يصدر عن ذلك الجوهر العقلي عقل آخر وفلك آخر؛ وهكذا حتى تتمّ الأجرام السهاوية. ولا طريق لنا إلى معرفة عددها، ولا معرفة عدد العقول والنفوس. ولا بدّ من الانتهاء إلى جوهر عقلي لا يلزم عنه جرم سهاوي.

لا يشير كـلً اختلاف فـي السعلول إلى اختلاف فـي العــلل

ولا يلزم من كون كلّ اختلاف في المعلول يجب كونه عن اختلاف في العلل باعتبار الحيثيات المذكورة في العقل أو غيرها. [و] أن يكون كلّ اختلاف في العلل يوجب اختلافاً في المعلولات. ولهذا لم يستمرّ أن يصدر عن كلّ عقل عقل وفلك معاً. ولو استمرّ ذلك للزم التسلسل الذي عرفت امتناعه. ولكانت الأجسام غير متناهية "؛ وقد برهن على أنّ ذلك محال.

إسناده: إستناده، صو
 إستناده، صو
 ضبط الكلمة مشؤشة في النسخ

تفاوت العقول فسي الكسمال والنسسقص وإغًا انقطع الفيض عن العقول لكونها متفاوتة بالكمال والنقص، فلا يكون العقل المفيد، كالعقل المستفيد وجوده منه. بل كلّ معلول هو أنقص من علّته. وتنتهي العقول في النقص إلى عقل لا يصدر عنه عقل. والحال في ذلك كالحال في الأنوار المحسوسة. إذا كانت نورية بعضها مستفادة من نورية بعض، إلى أن تنتهى في النقص إلى نور لا يظهر عنه نور آخر.

والتفاوت في الكمال والنقص:

قد يكون:

من جهة الفاعل.

وقد يكون من جهة القابل،

وقد يكون من جهتيهها٬ معاً.

فما لا قابل له فتفاوته في ذلك يكون بسبب رتبة فاعله.

والعقل الأوّل هو أكمل الممكنات وأشرفها. وهو فيقير في نـفسه. غـنيّ بالواجب.

انَ العسلَة لا تسفصل من ذاتم شميناً حتى توجد المعلول ووجود المعلول من العلّة ليس بأن ينفصل منها شيء، فبإنّ الانفصال والاتصال من خواص الأجسام. بل على أنّه موجود بها فحسب، كها هو الحال في إشراق نور الشمس. ولا يمتنع في بديهة العقل أن يكون المعلول يقبل عن علّته بعد صدوره عنها. أعني البَعدية الذاتية "هيئة أو هيئات. وإذا قبل العقل الأول من الواجب هيئة، فلا يوجب ذلك أن يكون الواجب متكثراً بسبب إعطاء الذات والهيئة، فإنّها لم يوجدا عنه لجرّد ذاته؛ بل أحدهما \_ وهو الذات \_ هو لذاته فحسب؛ والآخر، وهو المئة لصلوح القابل.

٣) درّة الناج ج ٥ / ٨٧ ـ أعنى البعدية الذاتية

دور انعكاس الأتوار والمسحبّة والقهر فسي إبجاد فسي إبجاد عجيبة فسي عجيبة فسي المسعنولات

والجردات فقد تنعكس الأنوار من بعضها على بعض، كما تنعكس الأنوار المحسوسة من الأجسام. وكلّ سافل يقبل من الواجب بتوسط ما فوقه رتبة ربتة. إذ الجردات لا يحجب بعضها عن بعض، فإنّ الحجاب من خاصّية الأجسام والأبعاد وشواغلها؛ وبمشاركة الذوات مع هذه الأشعة. وبمشاركة بعض هذه الأشعة مع بعض، تتكثّر الموجودات الجردة وغيرها. ويكون منها ما هي متكافئة في الوجود، ومنها ما هو في سلسلة العلية والمعلولية طولاً.

ويحصل بين الأشعة بعضها في بعض، وبينها وبين غيرها من المناسبات العجيبة، ما يكون سبباً للتركيبات العجيبة في المعلولات الروحانية والجسهانية؛ وليست الأنواع المحفوظة عندنا، ولا الفضائل الدائمة الثابتة ونحوها مبنية على الاتفاقات، بل لأحوال ثابتة في العلل.

ولكلّ علّة موجدة بالنسبة إلى معلولها محبّة وقهر؛ وللمعلول بالنسبة إلى علّته محبة يلزمها ذلّ وخضوع. وقد يتأدّى إلى المعلولات النوعية من هـذه الجهات ما تقتضي أن تكون متفاوتة فيها أو في بعضها.

قاعدة إمكان الأشرف

ولا يوجد ممكن أخس الآا والممكن الأشرف قد وجد قبله. فإنه لا يمكن وجود ما هو أفضل من العقل الأوّل: فإنّ الواجب اقتضاه بجهته الوحدانية فلم تبق جهة تقتضي ما هو أشرف منه. ولو فرض وجود ما هو أشرف منه لاستدعى جهة تقتضيه هي أشرف مما عليه الواجب؛ وذلك محال. فيجب أن يعتقد في كلّ ما هو غير داخل تحت الحركات الفلكية ما هو أشرف وأكرم له بعد إمكانه.

فإنّ كلّ ما هو خارج عن عالم الاتّفاقات فلا مانع له عبّا هو أكمل لماهيته.

١) أخسّ: أخصّ، صنو ٢) إلّا: ــ، تر
 ٣) الممكن: للمكن (١)، صنو

فإنّ المراد بالاتّفاقي في هذا الموضع ما يلحق ماهية. لا لذاتها ممّا تختلف بــه أشخاصها.

وهذه الماهيات المعقولة إن أمكنت من حيث هي هي لا تمنعها خارجيات دونها؛ إذ العلّة لا تمتنع بامتناع معلولها. وما يتقدّم على الحركات بعلّية ما فلا يتنع بها. ولا بما لا يكون علّة، ولا معلولاً لها؛ وكلّ ما هو كذلك فيجب أن لا يتقاعد عن كياله؛ فإنّه لو تقاعد عنه لكان ذلك لنقص في علّته، لا محالة. ويجب أن تكون هيولي العالم العنصري لازمة عن بعض الجردات.

كيفية صدور المادّة والصـــورة ولكون العناصر قابلة للكون والفساد. يجب أن تكون مــادّتها مشــتركة. فيجب أن تكون علّة تلك المادّة واحدة.

ولأجل أنّها مستعدّة لقبول جميع الصور، فلا تخسصل فسيها صمورة. دون أخرى إلّا لمرجّع. وتلك الأسباب المرجّعة لا شكّ أنّها حادثة، فسيجب أن تكون علّتها أمراً متغيّراً. ومع تغيّره متّصلاً. وهذه صفة الحركة الدورية.

فالمادّة موجودة. لا بواسطة الصورة وحدها. وإلّا كان يلزم متى عـدمت إحدى الصور أن تعدم المادّة؛ إذ المادّة لا تبقى بلا صورة. فللصورة شريك في استبقاء المادّة بأن تتداول المادّة الواحدة بتعاقب الصـور عـليها. وهـذا هـو المفارق الذي يفيد الصور.

وأمّا كيفية كون الحركة معدّة للهادّة فبأن تقرّب مثلاً ناراً من ماه. حتى تبطل عنه البرد المضاد للصورة النارية. فتستعدّ المادّة ببطلان المانع للصورة النارية، فتحدث فها الصورة النارية من عند واهب الصور.

سلسلة المتوجودات في متراتب الإيــــجاد

وإذا تأمّلت الوجود، وجدته مبتدءاً من الأشرف فالأشرف على مراتبه. فالوجود الواجبي هو الذي له الشرف الأعلى الذي لا يتناهى. والعقول على

۱) درّة التاج ج ۵ / ۹۰: «منعدم شدی» (تنعدم)

اختلافها في المرتبة هي أشرف المسمكنات، وأشرفها هو العقل الأوّل. ثمّ تلي العقول في الشرفِ النفوش الساوية.\ وتليها مرتبة الصور، ثمّ مرتبة الهيولى التي للسائيات، والتي هي مشتركة بين العناصر. ومن ههنا تأخذ في الارتقاء إلى ذروة الكمال بعد انحطاطه عنه. وذلك على مراتب:

أؤلها: مرتبة الأجسام النوعية البسيطة، من الفلك الأعلى إلى الأرض. وبعدها مرتبة الصور الأولى الحادثة بعد التركيب على اختلاف درجاتها. وبعدها مرتبة القوئ النباتية بأسرها.

ثم مرتبة النفوس الحيوانية على اختلافها حتى بلغ النفس الناطقة، المنتهية في درجات كهالهالى العقل المستفاد، المشتمل على صور الموجودات كها هي اشتالاً انفعالياً. كها اشتملت عليها العقول اشتالاً فعلياً. فهذا العقل المستفاد عاد الوجود إلى مثل ما ابتدأ منه وإن كانت مماثلة ضعيفة.

لايتقدّم على الزمان إلّا الواجب

و الواجب كها أنّه واجب في ذاته. فكذلك هو واجب في فاعليته. ولولا ذلك لتوقّف تأثيره في معلوله الأوّل على أمر آخر " يترجّح به وجوده عنها. فيكون ذلك الأمر قبل ما فرض أنّه معلول أوّل له. فلا يكون المعلول الأوّل معلولاً أوّل؛ هذا خلف.

ولماً كان كلّ ما عدا الواجب فهو من الواجب، وجب أن لا يتوقّف مجموع ما عدا، على غيره، فيجب دوامه بدوامه لعدم توقّف على أمر منتظر. وفي العدم البحت لا يمكن فرض تجدّد. مع أن كلّ ما يتجدّد يعود الكلام فيه. فيؤدّي ذلك إلى حوادث لا أوّل لها؛ فلا يكون لجموع ما عدا الواجب ابتداء زماني. بـل الذي له ابتداء زماني هو بعض معلولاته. لا كلّها.

وكونه يفعل بالإرادة لا يقدح في دوام فاعلبته. فإنّ الإرادة أو غيرها من

١) هكذا في النسخ / وهذا الضبط يخالف لما جاء قبله وبعده
 ٢) العقل: العقول، صمو
 ٢) العقل: العقول، صمو

الصفات. متى فرضت دائمة. ولا يتوقّف تأثير الواجب على غيرها. فيبدوم التأثير بدوامها. وإن فرضت الإرادة أو أمر آخر-كقدرة. أو وقت. أو داع. أو زوال مانع. أو أيّ شيء كان حادثاً عاد الكلام فيه. وانجرّ ذلك إلى حوادث لا بداية لها.

وبالجملة. فلا فرق بين الإرادة والقدرة وغيرهما من الصفات الممكنة. وبين سائر الممكنات التي لا يتقدّم مجموعها غير واجب الوجود. وهو دائم. فيدوم تأثيره. ولا زمان ولا حال فيا يفرض قبل جميع الممكنات. فإنّ جميع الأحوال والأزمنة هي من الممكنات التي لا يتقدّمها إلّا واجب الوجود. وإذا لم يتقدّم على جميع الممكنات إلّا هو. فلا يتوقّف على غيره. ومها دام ما لا يتوقّف الشيء على غيره، وجب دوام ذلك الشيء.

وكون آحاد الحركات وآحاد الحوادث حادثاً. لا يتقتضي أن يكون مجموعها كذلك؛ فإنّه لا يلزم أن يعطى الكلّ حكم كلّ واحد. ولا كلّ واحد حكم الكلّ. وتوقّف الحادث اليومي على انقضاء ما لا نهاية له من الحوادث الماضية مليس بمحال.

فإنّ الممتنع من التوقّف على الغير هو ما يكون الشيء مـتوقّفاً عـلى مـا لايتناهى، ولم يحـصل بعد: والذي لا يكون إلّا بعد وجود مـا لا يـتناهى في المستقبل. لا يصعّ وقوعه.

وليس في الماضي حالة كان منها غير المتناهي الذي يتوقّف عليه حادث مّا معدوماً. فعصل بعد ذلك. وحصل بعده الحادثات. إذ ما من وقت يفرض إلّا وكان مسبوقاً بما لا يتناهى. ولا تأتي بعده ممّا يـتوقّف عـلى حـركات إلّا ويتناهى.

وأمّا التوقّف بمعنى أنّه لا تقع شيء من الحوادث إلّا بعد ما لايتناهى. أي لا يوجد شيء منها إلّا وهو مسبوق بحوادث غير متناهية من جهة الأزل. فهو غير تمتنع. بل ولا يصحّ وقوع الحوادث. إلّاكذلك.

وقد عرفت أنّ ما لا نهاية له إغًا يمتنع وجوده إذا كانت آحاده مترتبة وموجودة معاً، أمّا إذا كان وجودها على التعاقب كهذه الحوادث. فلا؛ ولا يمتنع في بداية العقول وجود مجموع غير متناه يكون كلّ واحد من آحاده حادثاً وأبدي الوجود، وغير مرتبط بشيء من الآحاد؛ فإنّ بحدوث كلّ واحد من الآحاد يحدث مجموع غير الجموع الذي كان قبل حدوث ذلك الواحد؛ فإنّ الأشياء إذا أخذت مع شيء يكون الجموع الذي معه غير الجموع الذي دونه؛ فيكون كلّ مجموع غير متناهي الآحاد مسبوقاً بمجموع آخر، هو كذلك.

وهذا المجموع إنّما هو مجموع اعتباري. لا حقيقي. وآحاده فغير معدودة في نفس الأمر؛ فإنّ العدد من الأمور الاعتبارية التي لا وجــود لهــا بــالفعل في الأعيان.

وليس للذهن عدّ هذه الآحاد. فليست محصورةٌ في عدد. وهي بحيث لو عدّها عادّ أبد الدهر ما انتهى تعديده لها، بحيث يكون آتياً على الكلّ.

> إنّ العـــــالم بأسره حادث ذاتي

والعالم بأسره حادث بالحدوث الذاتي؛ فإنّ «لا استحقاق وجوده» عـقلاً مقدّم على استحقاق وجوده، فإنّ استحقاق الوجود للممكن أ من غيره، وهو مشروط باللااستحقاق من نفسه. وما للشيء من ذاته يتقدّم على ما له مـن غيره، كما علمت.

فإذن ً لا يكون للعالم وجود متقدّم عقلاً على أن يكون له وجود. فهو إذاً حادث حدوثاً ذاتياً.

و من يقول إنّه حادث بالحدوث الزماني. فلا يمكنه أن يجعل الزمان مـن

٢) كهذه: لهذه، صبو ٢) للممكن: الممكن، تر

٢) فإذن: فأن، صبو، تر

جملة العالم؛ إذ لو كان من جملته لما كان سبق العدم على العالم سبقاً زسانياً. فيكون إذن سبقاً غير زماني. ولا يتصوّر أن يكون ذلك سبقاً زمانياً. إلّا إذا توقّف وجود العالم على غير الواجب لذاته. ولم يكف في وجوده ذاته وصفاته اللازمة عن ذاته لو حاز أن يكون له صفات حقيقية كذلك.

وحال أبدية جود الواجب، كحال أزليته؛ فإنّ كـليهها لازم عـن عـدم تغرّه.

ليس لفسعل الواجب غرض ولا يصح أن يفعل واجب الوجود لغرض، وإلّا لكان مستكملاً بفعله، سواء كان الغرض عائداً إلى ذاته. أو إلى غبره، كما علمت.

والغاية التي هي إحدى العلل سواء كانت غرضاً أو لم تكن. هي منفية عن فعله لمثل ذلك. ولكن لفعله غاية. إذا عنى بالغاية ما يسنتهي إليمه الفـعل. أو أشرف ما ينتهي إليه الفعل. وذلك ليس بعلة غائية لفعله.

ولو فعل شيئاً لمصلحة شيء آخر:

فإن كان الأولى به حصول تلك المصلحة فهي غرض فعله؛

وإن لم يكن الأولى به ذلك. فلمإذا اختار ً ذلك الفعل دون غيره.

وإذا كان ذلك الفعل أولى بالمخلوق فسيحصل <sup>1</sup> ذلك الأولى بسالمخلوق لو لم يكن أولى بالخالق. لما فعله.

وإذا كان أولى بالخالق فقد توقّف كهاله على غيره.

ولو كان إنّما فعل ذلك الفعل. لأنّه جواد. لكانت جواديته إن لم يحصل إلّا بهذا الفعل. فقد فعل لتحصيلها وهي أولى به. ويعود المحال.

وإن كانت جواديته حاصلة دون فعله. فليس ذلك بغاية تجــعل الفـاعل

۱) درّة التاج ج ٥ / ١٤: «وجود» / ونصّنا هذا أيضاً يوافق هامشها ٢) كليهما: كلاهما، صو، تر / قياسى ٤) فيعصل: فتحصيل، تر

فاعلاً فيتصوّر الغاية أوّلاً. ثمّ يفعل لأجلها؛ بل هذا غاية بمعنى انتهاء الفعل إلى مصلحة.

ولو أدرك شيئاً. ثمّ أوجب وجود آخر لأجله، حتى حصل الأولى لذلك الشيء. وما كنى في ذلك انتهاء الفعل إليه لذاته. فههنا يلزم أن يكون واجب الوجود جعله ما هو الأولى لذلك الشيء فاعلاً للآخر. فيعود التقسيم في أن حصول الأولوية لذلك الشيء: إمّا أن يكون أولى بالواجب. أو لا يكون، ولزم الحال من كلا القسمين.

ولو فعل المعلول الأوّل لأجل الثاني، والثاني لأجل الشالث. وكذلك إلى آخر المعلولات. لكان ما هو أقصى وأبعد عن واجب الوجود أشرف من الأقرب إليه. فإنّ الغاية القصوى لا تحصل إلّا بعد جميع ما يبتني عليه حصولها. فوجب أن تكون الجسمانيات أشرف من الروحانيات؛ لأنّ كلامنا ههنا إنّا هوفي العلّة الغائية. لا في الغاية التي هي نهاية الفعل.

إنَّ الواجب غـابة جـميع المــوجودات

والعلّة الغاتية وإن كانت منفية عن واجب الوجود، فليس بمنني عنه أنه غاية جميع الموجودات؛ فإنّ جميعها \_ بحسب ما لها من الكمال \_ طالبة لكمال الواجب لذاته، ومتشبّهة في تحصيل ذلك الكمال بحسب ما يتصوّر في حقها من جهة ما يكون على كمال لائق به. فهو غاية الكلّ، ولا غاية له؛ بل صدرت عنه الموجودات على أكمل ما يمكن؛ لا بمنى أنّه خلقها ناقصة، ثمّ كملها بقصد ثان، بل خلقها منساقة إلى كمالها. لا باستيناف تدبير. ولو أستأنف تدبيرها في الإكمال بقصد ثان، لكان ذلك هو الغرض المنفي عنه.

فجميع الخيرات راشعة من كمال الواجب على الغير. وإرادة الخير للغير هو من كماله. وإذا كان الطلب والإرادة ذاتيين له. لم يكن ناقصاً؛ بـل كـان ذلك

۱) ما هو: ــ، ثل ؟) ما هو: ــ، ثل عمرض» (العرض) / وهو تصحيف ؟) درّة التاج ج ٥ / ١٥: «عرض» (العرض) / وهو تصحيف

كالوجود. فإنّه أولى له من العدم. ولم يلزم من ذلك أنّه كامل بغيره. وحصول المطلوب لازم من هذا الكمال الذاتي. وأولوية الطلب الذاتي كـافية في كــون الأثر الصــادر عنه مطلوباً مترجّعاً.

والفرق بين فعله وفعل الطالب للشيء الذي إغّا يطلبه ليستكمل به وينجبر نقصانه بسببه، هو: أنّ المستكمل بفعله يكون كلّ واحد من الطلب والمطلوب أولى به، وأمّا الذي يكون فعله من كهاله من غير أن يحصل به كهالاً آخر. فالطلب فقط هو الذي يكون أولى به دون المطلوب. وليس ذلك الطلب زائداً على ذاته. كها عرفت؛ بل هو ذاته، وإغّا تختلف الأسامي باختلاف الاعتبارات.

سريان عشق الواجب فسي جميع الموجودات ونحن إذا استقرأنا الممكنات. لم نجد شيئاً منها خالياً من وقوع ظلّ الواجب عليه. وذلك هو كهاله وإن تفاوت. ولو خلا عن ذلك الكمال لما كان موجوداً. وذو الكمال ينزع بطبيعته إليه. إذ هو خبرية معويّته. فلا يزال عاشقاً له إذا كان حاصلاً. ومشتاقاً إليه إذا كان مفقوداً. وظاهر أنّ الحيّ من الموجودات لا ينفك عن العشق ألبتّة: لا في حال حصول كهاله. ولا في حال فقده.

وغير الحيّ ٢ من الموجودات إن كان نباتاً فله:

بحسب القوّة الغاذية شوق إلى حضور الغـذاء عـند حــاجـة المــادّة إليــه. وشــوق<sup>ـــا</sup> إلى بقائه بعد استحالته إلى طبيعته؛ <sup>4</sup>

وبحسب القوّة المنمية شوق إلى تحصيل الزيادة الطبيعية المناسبة في أقطار المغتذى؛

وبحسب القوّة المولّدة شوق إلى تهيئة مبدأ الكائن الذي هو من جنس ما هى فيه.

١) هكذا في النسخ. جاء في درّة التاج ج ٩٦/٥: «چه آن خيريت هويت اوست».

 <sup>)</sup> هذه الفقرات الآتية مستفادة من رسالة العشق لابن سينا / ٣٨٠ مع اختلاف وتلخيص
 ) درّة الناج بـ ٥ / ٩٦. «عشق»

وهذه القوىٰ مها وجدت لزمتها هذه الطبائع العشقية. فإذاً هي في طبائعها عاشقة أيضاً.

و غير النبات كا ليس بحي:

إن كان هيولي فتي عريت عن صورة، بادرت إلى الاستبدال عنها بصورة أخرى إشفاقاً عن ملازمة العدم المطلق.

وإن كان صورة فهي تلازم موضوعها. وتنافي مستحميها عنه. ولا تـزال ملازمة لكمالاتها ومواضعها الطبيعية إن كانت فها. ومتحرَّكة شوقاً إلها متى باينتها. وكذا كلِّ الأعراض، فإنَّ عشقها ظاهر بالجدِّد في ملازمة الموضوع. وذلك بين في منازعتها الأضداد في الاستبداد به.

والوجه اللمّي في جميع ذلك: أنّ الهويات غير مكتفية بـذاتهــا في وجــود كالاتها، إذ كالات الهويات مستفادة من فيض الكامل بالذات، من إغيراً أن تقصد بالإفادة واحداً واحداً من جزئيات الهويات. فكان من الواجب في الحكمة وحسن التدبير أن يغرز أنيه عشقاً كلّياً يصير بذلك مستحفظاً لما نال من فيض الكمالات. ونازعاً إلى ملابستها عند فقدانها ليجرى الأمر على النظام الحكمي.

ولا يجوز مفارقة هذا العشق لشيء من الموجودات، إذ لو فارقها: لاحتاجت الى عشق آخر به يستحفظ هذا العشق [الكلِّ] معند وجوده. اشفاقاً أمن عدمه، ويسترده عند فواته قلقاً ١٠ لبعده؛

١) قارن أيضاً: رسالة العشق / ٣٧٩ ۲) عربت: غربت (؟) ، صبق

٣) إشفاقاً: إشفافاً، صو/درة التاج ج ٥ / ٩٧: «احتراز»

٤) منازعتها: ملاحتها، صبو، تر / درّة التاج ج ٥ / ٩٧: «در منازعت اعراضي كه اضدادند» ٥) الاضافة أيضاً جاءت في درّة التاج (في منازعة الأعراض المضادّة) ٧) قارن أيضاً: رس*الة العشق |* ٣٧٦ ٦) يغرز: يُدخل، يضع

٨) الإضافة من رسالة العشق

٩) إسفاقاً: إسفاقاً. صبو / درّة التاج ج ٥ / ٩٧: «از ترس» (خوفاً) ١٠) درّة التاج ج ٥ / ٩٨؛ «از جهت تلقّي» / تلقياً

ولصار أحد العشقين معطَّلاً.

العشق يوجب حركة كــلّ مــوجود فلكلٌ شيء من الأشياء كمال يخصّه من الواجب. وعشق إرادي أو طبيعي لذلك الكمال وشوق إليه. كذلك إذا فارقه ما هو كهاله؛ ولولا هذا الشوق لما وجدت الحركة أصلاً لا الإرادية والطبيعية ولا القسرية.

وواجب الوجود لا يجوز عليه أن يتحرّك لهذا المعني. ولما مضي.

إنّ الواجب لايحرّك شيئاً وهو فلا يحرّك جسماً مباشرة، فإنّ قوّته لا يمكن أن تكون متناهية، فهي إذاً غير متناهية، وإذا كانت كذلك فلو حرّك بها جسماً، لكانت تلك الحركة لا يتصوّر ما هو أسرع منها، لكن ذلك محال، لأنّها لا بدّ وأن تكون في زمان، وكلّ زمان فهو ينقسم بالفرض، فيكون قطع المسافة المعيّنة في نصفه أسرع من قطعها في كلّه، فلا يكون قطعها في كلّه أسرع الحركات، وفرضت أسرعها؛ هذا

وإذا كانت سرعة الحركة بسبب شدّة القوّة، فما لا يتصوّر أشدّ من قوّته، لا يتصوّر أشدّ من قوّته، لا يتصوّر أسرع من الحركة التي تباشرها بكلّ تلك القوّة؛ مع أنّ الواجب لذاته يتنع عليه التغيّر، فهو ثابت، والحركة فليست بثابتة، والثابت من حيث هو ثابت لا يصدر عنه ما ليس بثابت.

كيف بعتبر الأثر والاختيار في الموجودات وليس في الوجود غير الواجب وآثاره. وإذا أضيف أثر إلى غـــيره فــعلى التجوّز. أمّا إلى الحيوانات فلكونها محل الأثر بداعيةٍ وقدرة مخلوقتين فــها. فهي مختارة مع كونها مسخّرة.

وإذ" قد عرفت أن كلّ ما على الإيجب لا يوجد، فالأفعال الإرادية من الحيوان

١) فلكلِّ: فلكل (؟)، صو، تر/ضبط النص قياسي.

۲) درّة الناج: + و ۲) إذ: إذا، صو

٤) كلّ ما: كلّما، صبق، تر

هو مجبور عليها لا محالة. وإن كانت صادرة بإرادته واختياره. فهو مخــنـار في جبره. ومجبور في اختياره.

0.01

## الفصل السابع في عناية واجب الوجود بمخلوقاته ورحمته لهم وحكمته في إيجادهم`

قد اتَّضح لك ممَّا سلف بيانه: أنَّ واجب الوجود لا يفعل لغرض، وأنَّ العلل العالية لا تفعل فعلاً لأجل السافل. ولا سبيل إلى إنكار الآثـار العـجيبة في تكوّن العالم وأجزاء السهاوات وأجزاء الحيوان والنبات، ممّا لا يصدر ذلك اتَّفاقاً وعلى سبيل الجزاف.

كيفية صدور النظام الأحب والأتية عين الواجب فيجب أن يعلم أنه كيف عكن أن يصدر هذا النظام المشاهد والمعقول عن علله العالية؟ وليس ذلك إلَّا لأنَّ الأوّل - تعالى - عالم لذاته بما عليه الوجود في نظام الخير. وعلَّة لذاته للخير والكمال بحسب الإمكان. وراض به على النحو الذي عرفته. فيعقل نظام الخير على الوجه الأبلغ في الإمكان، فيُفيض عنه ما يعقله نظاماً وخيراً على الوجه الأبلغ الذي يعقله فيضاناً. على أتمّ تأدية إلى النظام بقدر ما يمكن، وذلك هو العناية ٢ التي للباري بمخلوقاته.

انَ عــــناية الواجب ليست بزائدة عسلي ذائمه

وتحقيق هذا أنَّ ذات الواجب لمَّا كانت هي الكمال المطلق. كــان وجــود الموجودات الصادرة عنه على أتخ نظام وأحسن ترتيب. وأنت إذا أردت إحكام أمر. ثمّ طلبت النظام في إيجاد شيء. فبإنّك تتصوّر أوّلاً نظاماً. ثمّ

> ۱) قارن: درّة التاج ج ۵ / ۹۹ ٢) العناية: الغاية ، صبق

تسوق إليه الأمور؛ فيكون بالحقيقة مصدر تلك الأمور، هو النظام المتصور. فإذا كان الفاعل هو النظام المطلق، والكمال الحيض من الواجب أن تكون الأمور الموجودة عنه بحيث لا مزيد عليها في الإحكام والنظام، فلهذا لا يصح صدورها على نظام آخر، فإن جميع النظام يكون دونه. ولما لم يزد علم الواجب بذاته على ذاته. ولا علمه بمعلولاته على وجود تلك المعلولات، فلا يكن تقدّم علمه بلوازمه عليها. ولو تقدّم علمه بمعلوله على لزومه عنه، لما كانت ذاته مفيدة للوازم بمجرّدها. بل هي مع العلم؛ فالمبدأ الأول لا تزيد عنايته على مفيدة للوازم بمجرّدها. بل هي مع العلم؛ فالمبدأ الأول لا تزيد عنايته على ذاته، وعلى عدم غيبته عن ذاته ولوازمها. ومتى قبل: إنّ عنايته زائدة على ذاته، فكذلك إنّا تصدق بنوع من الاعتبار لا بالحقيقة. وكذا إذا قبل علمه هو سبب وجود الأشياء عنه.

لا نظام أتيم من هذا العالم

وإذا كانت العقول لازمة عن الحدير المطلق ومن مقتضاه. وكانت الأفىلاك صادرة عنه أيضاً، ومتشبّهة في حركاتها به. وكانت الأمور التي تحت الأفلاك نظامها يتعلّق بحركات الأفلاك التي هي أفضل الحركات، فيجب أن يكون هذا النظام الموجود في عالم الطبيعة أيضاً على أثمّ ما يمكن أن يكون وأفضله. لا نظام أثمّ منه.

وإنّه ليس في الموجودات أمر بالاتّفاق. بل كلّه:

إمّا طبيعي بحسب ذاته، كحركة الحجر إلى أسفل؛

وإمّا طبيعي بالقياس إلى الكلّ وإن لم يكن طبيعياً بالقياس إلى ذاته.

ومن اعتبر آثار العناية في جملة العالم وفي أجزائه. لوجد منها ما يـفضي منه آخر العجب. وعلى أنّه لا سبيل للإنسان إلى معرفة جميع ذلك في أحوال نفسه وبدنه، فضلاً عن معرفته فها عداه من جمل العالم وتفاصيله.

۱) تسوق: شوق (؟)، صنو ۲) یفضی: یقضی، تر

٢) فكذلك: فذلك ، صبق

ولو فكر الإنسان في منافع أعضائه ووضعها وترتيبها وما فيها من القوئ وسريان آثارها في البدن وحفظ الشخص والنوع بها. لرأي من ذلك ما تبهره عجائبه؛ وكان يظهر له كونه عاجزاً عن الإحاطة به. أو الاطلاع على أكثره. وإذا كان عجزه عن حال نفسه وبدنه هذا العجز. فكيف لا يعجز عن الاطلاع على جميع عجائب ما في عالم الكون والفساد، وعالم الأفلاك الذي لايحيط علماً بوجود أكثره، فضلاً على فيه من دقائق الحكة ولطائف العناية!؟

وقد رأيتُ أن أذكر جملة من آثار عناية الباري بمخلوقاته. ليكون كالأنموذج لباقها. فن ذلك حال أعضاء الحيوان لاسمًا الإنسان.

خلقة العيظام والربط فإنّ الباريّ جل ثناؤه قدّر بلطيف حكته أن جعل العظام دعائم أبدان الحيوانات وعمدها. ولما احتاج إلى الحركة في وقت. دون وقت وأن يتحرّك جزء من بدنه دون جزء، لم يجعل ما في بدنه عظماً واحداً. بل جعل فيه عظاماً كثيرة مشكلة بالأشكال الموافقة لما يراد منها.

ووصل ما يحتاج أن يتحرّك في بعض الأحوال معاً. وفي بـعضها فـرادئ بالرُبط النابتة ا من أحد طرقى العظم المتّصلة بالطرف الآخر.

وجعل لأحد طرقى العظمين زوائد، وفي الآخر نقراً <sup>7</sup> موافقة لدخول هذه الزوائد فيها. فصار للأعضاء من أجل المفاصل أن يتحرّك مـنها بـعض دون بعض، ومن أجلَ الربط الواصلة بين العظام أن تتحرّك معاً كعظم واحد.

خلقة الدمـاغ والنخاع

"وجعل الدماغ عنصر الحس والحركة الإرادية. وأنبت منه أعصاباً تتصل بالأعضاء. فتعطيها ضروب الحس والحركة.

ولمًا كان أسافل البدن وما بعد عن الدماغ يحتاج أيضاً إلى حسّ وحركة

١) النابتة: الناطة، صو ١) نقرا: نقراه، تر

۳) قارن: *درّة التاج* ج ٥ / ١٠٢

إرادية، أخرج من أسفل القحف شيئاً من الدماغ. هو النخاع: وحصنه لشرفه بخزر الظهر، كما حصن الدماغ بالقحف، حتى صار الدماغ بمنزلة عين وينبوع للحس والحركة، والنخاع بمنزلة نهر عظيم تجري منه، والأعصاب النابتة من النخاع بمنزلة جداول تأخذ من ذلك النهر. فالدماغ معدن الحواس الباطنة. وينبوع الحواس الظاهرة والحركة الإرادية.

خلقة القبلب والرئة

والقلب هو معدن الروح والحرارة الغريزية، ومنه يكتسب سائر البدن ذلك بواسطة الشرائين. ولما كان القلب محتاجاً لبقائه على طباعه إلى نسيم هو أبرد مند. ليخرج ما قد سخّن في تجاويفه من الهواء عسخونة مفرطة، خلق له آلات التنقّس. كالصدر والرئة، وجعل بينها وبين القلب وصل ومجاري ينفذ فيها ما يستنشق من الهواء.

ضلقة الكبد وجهاز الدفع والتسناسل

وجعل الكبد أصلاً ومولداً للأخلاط. ووصل منه العروق بالأعضاء لتستي كلّ عضو. وتوزّع الدم وما يصحبه من سائر الأخلاط عليها بقدر حــاجتها إليه. فيكون بذلك بقاء ما يبقى بحاله. ونموّ ما ينمى منها.

و لما كان ما يغتذي به ليس يستحيل عن آخره. بل يبتى منه فضل غير صالح للغذائية. لو بتى في البدن لأورث ضروباً من الأسقام. أعدّ لدفع ذلك الفضل وإخراجه آلات ومنافذ.

ولما ركبت جئة الحيوان من أجسام متحلّلة غير داغة البقاء والشبات، لم يمكن أن يبق الشخص الواحد داغاً. فهيّأت آلات التناسل لبقاء نوعه بحاله. والأفعال في الحيوان ثلاثة طبيعية، وحيوانية، ونفسانية.

١) القحف: العظم الذي فوق الدماغ

٢) الخزر: القتار ويقال بالفارسية: مهره (أيضاً قارن: هامش درّة التاج ج ٥ / ٢ - ١)
 ٣) فالدماغ: والدماغ: صو

٣) فالدماغ: والدماغ، صبو ٥) الرئة: ألردة، تر

والطبيعية ' منها ما يكون به بقاء الشخص. ومنها ما يكون به بقاء النوع.

والأعضاء والآلات التي أعدّت للأفعال الطبيعية التي يكون بها بسقاء الشخص الإنساني، وما يجري مجراه هي: الفسم واللسمان والأسمنان والمري والمعدة والأمعاء والماساريقا والكبد والأوردة المتفرّعة من العرق النابت من محدّبها في جميع البدن. والمرارة والطحال والكليتان ومجاريهما والمثانة ومجاري المول والصفاق ولله اق والأعضاء.

والآلات التي أعدّت للأفعال الطبيعية التي بها يكون بقاء النوع الإنساني ونحوه هي: الأنثيان وأوعية المنى ومجاريه من الذكور والإناث والذكر والرحم وعنقه والنديان.

وأمّا التي أعدّت للأفعال الحيوانية هى: القلب وأغشيته والشرائين والرئة والصدر والحجاب.

وأمّا المعدّة للأفعال النفسانية فهي: الدماغ وأمّاه والنخاع والأعـصاب النابتة منها. والعضل والأوتار والعينان والأذنان والزائدتان الشبيهتان بحلمتي الندي. وثقب المصافي والأنف واللسان، وجلدتا الكفّين وخصوصاً ما عـلى الأنملة منها.

الأعضاء الرئيسة وخسوادميها وفي كلّ واحدة من هذه عضو واحد. هو الأصل والرئيس في ذلك الجنس. وسائر الأجزاء الباقية تابعة له وموافقة لفعله.

الكبد وخسدًامسه والكبد: هو رئيس آلات الغذاء. والمعدة أعـدّت لهيضم الطـعام لتـصيّره كيلوساً بمعونة ما يطيف بها من الأعضاء.

والأسنان لتصغير أجزاء الطعام وطحنه بمعونة اللسان لها على ذلك بتقليبه.

١) الطبيعية: الطبيعة ، عمق

۲) درّة التاج ج ٥ / ١٠٤: «مصفاتي» (المصفاتي)

والمعي` الدقاق والماساريقا<sup>٦</sup>. لنفوذ عصارة الكيلوس وصفوه إلى الكبد. والمرارة. لتنقية الدم المنطبخ في الكبد من فضل المرة الصفراء.

والطحال لتنقيته من فضل المرة السوداء.

و الكليتان لتنقيته من المائية المحتاج إليها بسبب نفوذ الغذاء في مسالك الكبد الضيّقة، المستغنى عنها بعد ذلك.

والأوردة المتفرّعة من العرق الأجوف لاتّصال الدم إلى سـائر الأعـضاء الآخر.

والمثانة والمعى الفلاظ لقبول الفضلتين: الرطبة المائية التي تسعير في المثانة بولاً والمعلى الفلاظ لقبول الفضلتين: الرطبة المائية الأرضية التي تصير في المعى ورازاً، وينفضان عن البدن من مجربها بمعونة من عضل البطن بالعصر عليها. وجعل اندفاع ما فضل من المرارة إلى قعر المعدة والمعى ليكسح بجذبه ما يجتمع فيها من فضول الهضوم، فيدفع عنها بذلك أذية تراكمها واجتاعه فيها.

وما فضل عن الطحال إلى فم المعدة ليشدّه بقبضه ويدغدغه بحسوضته. فيفتق بذلك الشهوة للطعام وينبّهها. وعضل المقعدة وعنق المثانة ليضبطها إلى وقت الإرادة. والصفاق وما ينبق `` منه من أغشية آلات الغذاء. والمراق وضلوع الخلف لوقاية هذه الأعضاء وحفظها من كثرة الآفات الواردة عليها من الحنارج.

١) المعى: المعا، صو، تر/ضبط النصّ قياسي

٢) الماساريقا: الماسارها، صبو، تر / ضبط النَّص قياسي

٣) المثانة: للثابة (؟)، عسو

٤) المعي: المعا، صنو، تر/ضبط النصّ قياسي

٥) المعى: المعا، صبو، تر / ضبط النصّ قياسيّ

٢) يُنفض: يُبعد / درّة التاج ج ٥ / ١٠٤: «تقصّيل» (يفصّلان)، وهو تصحيف

۷) من: عن ، صبو ۸) المعى: المعا ، صبو ، تز / ضبط النصّ قياسي

۹) درة التاج ج ٥/٥/٠: «به عفوصتي» (بعفوصته)

۱۰) ينبق: يظهر / درّة التاج ج ٥ / ١٠٥: «برسته است» / وهو غير صحيح

الأنثيان وخــدَامـــها والأنثيان هما العضو الرئيس في آلات التناسل. والرحم لتوليد الجنين.

والتديان لتربيته بإعداد اللبن الذي هو غذاؤه.

القلب وخسدًامسها والقلب هو العضو الرئيس في آلات الحياة. بل هو الرئيس المطلق. لأنه ينبوع الحاز الغريزي الذي به تكون حياة سائر الأعضاء، أعني اغتذاها ونمؤها واستعدادها لقبول الحسر والحركة الارادية.

وما يحيط به من الأغشية وأضلاع الصدر لحفظه ووقايته.

والشرائين النابتة منه لتؤدّي الحارّ الغريزي. وتوزّعه على سائر الأعضاء.

والحجاب وعضل الصدر والرئة لتورد عليه بالانبساط هواء بارد. يعدّل النهاب حرارته واشتعالها. ويخرج عنه بانقباضها البخار الدخاني الموذي له.

الرئة وخسدًامسها والرئة مع ذلك تعدّ له من الهواء ما يتروّح به إذا اضطرّه سبب لإمســـاكـــــالنفس. كالغوص في الماء. ونتن الهواء، والتصويت الطويل.

واللهاة لتكمّر <sup>7</sup> برد الهواء. لئلًا يقرع الرئة فجأة. ويردّ<sup>7</sup> ما يخـالطه مـن الغمار ونحوه عنها.

الدماغ وخــدّامــه والدماغ. هو العضو الرئيس في الآلات النفسانية. لأنّه أصل القوىٰ الحاسّة والمتحرّكة بالإرادة. وأمّاه. لوقايته من إذى صلابة العظام المطيفة به.

وتلك العظام و<sup>4</sup> ما يطيف بها تقيه من إذى كثير من الواردات عليه سن خارج.

والأم الرقيقة من أمّيه مع وقايتها له تربط العروق الساكنة والضاربة الصائرة إليه. لتوصل إليه الغذاء. والحارّ الغريزي يحفظ أوضاعها. بانتساجها

۱۲ لٹکسر: لٹکبر ، صو

۱) التهاب: التهان ، صبو ۳) يرد: برد(؟) ، صبو

٤) درّة التاج: ـ و

فىها.

والنخاع كخليفته ووزيره فيا ينبت منه من الأعصاب الواصلة إلى الأعضاء البعيدة منه، لما يخشى من فساد حالها. بطول المسافة بين تلك الأعضاء وبينه. لو كانت نابتة منه نفسه دون واسطة، و لما تدعو إليه الحاجة من زيادة صلابتها عماً ينبت منه.

والأعصاب النابئة منه ومن النخاع ليؤدّي عنه نفسه. وبواسطة النـخاع. قوئ ً الإحساس الظـاهرة والتـحريك الإرادي إلى سـائر الأعـضاء المعدّة لقبولها.

وآلات الحواس الخمس الظاهرة لتؤدّي إليه آثار محسوساتها وصورها. فتجتمع في الحسّ المشترك. وترتسم في التخيّل بعد غيبتها عن الحسواس. وتتصرّف فيها القوّة المفكّرة، وتتطرّق منها إلى معرفة أمور أُخَر من أمور الصناعات والعلوم. وتحفظها بالقوّة الحافظة.

وثقب العظام الشبيهة بالمصافيء التي بينه وبين المنخرين. لتسنكم الحواء ودفع فضوله الغليظة الأرضية.

أعضاء البدن

وأعضاء البدن: إمّا كبار، كالعينين واليدين: وإمّا صغار كالظفر من اليـد. والغشاء الملتحم من العين.

فالكبار أعدّت لفعل فعل من أفعال الحيوان، كالعينين للأبصار، واليدين للإمساك.

والصغار هي أجزاء عضو عضو من أعضائه الكبار. وجعلت على ما هي عليه بالطبع من الهيثات والمقادير والأحوال والأوضاع. وقوام الجــوهر مـن

١) النخاع: البخاع (؟) ، صبق (وهكذا ساير الموارد)

٢) و: ـ، صو ٣ هكذا في النسخ

٤) درّة التاج ج ٥ / ١٠٧: «به مصفاة» (بالمصفاة) / وهامشها يوافق نصنا

٥) التنسّم: التنفّس

أجل فعل العضو التي هي أجزاؤه. وكلّها مترافدة الاستتهام ذلك الفعل. كطبقات العين ورطوباتها وسائر أجزائها. فإنّ منها ما يكون بعه الإبصار. كالرطوبة الجليدية؛ ومنها ما يجود به الإبصار وتكل به فيضيلته. كالغشاء العنبي؛ ومنها ما يحفظ هذه ويوقيها. كالغشاء الملتحم؛ ومنها ما له فوائد أخرى يطول شرحها.

وفي هيئات الأعضاء وأوضاعها حكم عجيبة. لو ذكرتها لطال الكـتاب. وكذلك في أفعال الأعضاء وقواها.

واعتبر وضع الكفّ والأصابع وكون الإبهام في غير سمتها. وتفاوت الأربع غير، في الطول وترتيبها في صفّ واحد. إذ بهذا الترتيب صلحت اليد للقبض والإعطاء: فإن بسطها كانت له طبقاً. يضع عليه ما يريده: وإن جمعها كانت آلة للضرب؛ وإن ضمّها ضمّاً غير تام كانت مغرفة آله: وإن بسطها وضمّ أصابعها كانت مجرفة آله.

ثمّ خلق الأظافر على رؤوسها زينة للأنامل. ودعــاماً للهــا مــن ورائــها. ولينقط بهـا الأشياء الصغار التي لا تتناولها الأنامل، وليحكّ بهــا بــدنه عــند الحاجة، إذ لا يقوم أحد مقامه في حكّ بدنه.

وكذا هيئة الأسنان وكون الثنايا والرباعيات تماش ويلاقي بعضها بعضاً في حالة العضّ على الأشياء بجذب الفكّ إلى قدّام، ورجوعها إلى مكانها عـند المضغ والطحن. وكون أصول الأضراس أكثر من أصول سائر الأسنان بحسب

۱) درّة الناج ج ۵ / ۱۰۷: «متعاون» (متعاونة)

٢) درة الناج ج ٥ / ١٠٠٨: «أبواب» (الأبواب)
 ٣) راجم هامش: درّة الناج ج ٥ / ١٠٠٨: المجرفة على وزن البكنسة، الألة التي يؤخذ بها الطين

الثلج "

٤) دعاماً: عماداً، صور، تر /ضبط النص قياسي ويوافق درّة الناج ج ١٠٨/٥

٦) بجذب: بحذب، صو، شر / درّة التاج ج ١٠٨/٥: بحدب

شدّة عملها ودوامه؛ وما في العلوّ منها أصوله أكثر لتعلُّقه.

ثمُّ أنظر كيف ينحفظ الغذاء الرطب واليابس في المعدة إلى حين انهـضامه الهضم المتعلَّق بالمعدة. فإذا تمَّ ذلك الانهضام. انفتح البّواب الذي في أسـفل المعدة. فخرج ما فيها إلى المعن.

وقد خلق أعضاء كلّ حيوان بحسب ما يوافق طباعه. كالخالب والأنياب للمفترس. وآلات السباحة للسابح الذي مسكنه الماء. وعلى هذا سائرها. وكلّ ذلك من نطفة داخل الرحم.

> آثار عناية الواجب فسي صغار الحيوانات والنسباتات

وهذا الذي قد ذكرتُه هو قطرة من بحر منافع الأعضاء وما فيها. وفي أفعالها من عجائب الحكم. ونعم الله تعالى خارجة عن حصرنا وإحصائنا.

وليس ذلك مخصوصاً بالحيوان الكبير والمتوسّط. بل الحيوانـات الصـغار أيضاً كالنمل والبعوض فإنّ فيهـا من آثار عناية الباري عزّ وعلا في خـلقتها وإلهامها مصالحها. ما لا يكاد أن يغفل عنه إلّا البليد.

أنظر إلى خرطوم البقّة، كيف يجتذب به الدمّ من البشرة لغذائها، وكيف قد ألهمت أن تغيصه في الجلد واللحم، وتمتصّ به الدمّ الموافق لها. وكيف قد خلق فيه مع لينه قوّة يتمكّن بها من الغوص في البشرة الجاسية .

وأنظر إلى العنكبوت وتسديته ما يصطاد به الذباب بالحيلة اللطيفة والإلهام مجيب.

ومن آثار العناية في النبات ما يسرى من عمرقه الناشب في الأرض. لاجتذاب الماء من أعهاتها، مخلوطاً بما يجري عليه وينجذب منه من لطائف الأرض في انجذابه وسيلانه حتى يصير غذاء له. ثمّ يحمله إلى الساق الواحد الذي كأرض فوق الأرض، بل يصير واسطة بين النبات وبين الأرض. حتى

١) درّة التاج ج ٥ / ١٠٨: «أبواب» (الأبواب)
 ٢) الحاسة: الصلة

نقل مواضع الثمر من الشجر عن الأرض إلى الجوّ الذي يلقاء فيه الهواء المنضج الملطّف، ثمّ تتفرّق الأغصان في الجهات. حتى لا تتزاحم الثمار، وتكثّر بقدر كثرة المادّة التي تحملها الساق من تلك العروق من تلك المياه الغائرة. فعرقها ناشب في الأرض لأخذ المادّة الجسمانية، وفرعها صاعد في الجسق الستمداد القوى الروحانية، فيعيش هذا بإمداد هذا، وهذا بإمداد ذاك. أحدهما بالروح الهوائية النارية، والآخر بالمادة المائية الأرضية، ويجتمع لهما معاً بذلك قبول القوى الفقالة السهاوية؛ حتى نرى النخلة تموت بقطع القلب الذي هو الرأس الأعلى، وتجنّ العروق الناشبة في الأرض السفلى مع بقاء المادة عندها. كيا يموت القلب بانقطاع العروق الممدّة أيضاً. ولا يعرف أحدهما مصلحته يوت القلب بانقطاع العروق الممدّة أيضاً. ولا يعرف أحدهما مصلحته عالآخر.

وكذلك ترى الأشخاص للأنواع مسخّرة في الإيلاد بـاستثار النـبات واستنتاج الحيوانات. من غير أن يعرف من المسخّر؟ وكـذلك أيـضاً بـاللذة الموجودة في حركة الجماع للذكر في الإعطاء. وللأنثى في القبول.

وقد أودع في النبات منافع كثيرة وطبائع غريبة وخواص عجيبة ظاهرة في يدن الإنسان وفي غيره. يعرف بعض ذلك من كتب الطبّ وغيرها.

لقية استقامة رأس الإنسسان ولماً كان النبات غير متنفّس كان منكوس الرأس. وهـو أصـله الذي في الأرض. وإذا قطع بطلت قواه. والحيوان غير الناطق لما كان أتمّ منه. كان رأسه من التنكّس الى التوسّط. ولكنّه ما استقام. والإنسان لما فضل عليهما صار رأسه إلى السهاء وانتصبت قامته. فهو لا يعطي الأشياء من الكمالات إلّا بحسب ما يلاغها.

عنابته تعالى في الحوادث الجزية

ومن العناية تصريف الرياح وسوق السحب بها. إلى المواضع النائية <sup>٢</sup> عن

١) التنكس: التنكيس، صو ٢) النائية: البعيدة

مواضع ارتقائها. ونزول الغيث الذي ينتفع به النبات والحيوان. وإذا اعتبرت سائر حوادث الجوّ وما يتكوّن في الأرض وتحتها. لم تجده خالياً من حـكمة بالغة ونفع عظيم.

و كذلك إذا نظرت إلى البحار وعظمها. وما يتكوّن فيها.

عنايته تعالى فسي حبركة ألقوّة الى الفسعل

ومن عناية البارئ \_ جلّت عظمته \_ أنّ المادّة لما امتنع قبولها لصورتين معاً. وكان الجود الإلهي مقتضياً لتكيلها بإخراج ما فيها بالقوّة من قبول الصور إلى الفمل. قدّر بلطيف حكمته زماناً غير منقطع في الطرفين تخرج فيه تلك الأمور من القوّة إلى الفعل واحد بعد واحد. فتصير الصور في جميع ذلك الزمان موجودة في موادّها. والمادة كاملة بها. ولما لم يكن لتجدّد الفيض بدّ من تجدّد أمر ما، وجدت أشخاص علوية دائرة لأغراض علوية يتبعها استعداد غير متناهي القبل، وقابل غير متناهي القبول؛ فلا متناو. لم ينضم إلى الفاعل غير متناهي الفيض على كلّ قابل بحسب استعداده. يزال الحذير راشحاً أزلاً وأبداً. ويحصل الفيض على كلّ قابل بحسب استعداده.

عنايته تعالى فسي تـحرّك الأجرام النيّرة

وممّا اقتضته العناية الإلهية أن جعلت الأجرام النيّرة من السهائيات متحرّكة غير ثابتة. ولو ثبتت لأثرت بإفراط وتفريط. وأحرقت كلّ ما يدوم مقابلتها له. ولم يلحق أثرها غيره. ولو كانت الأفلاك كلّها نيّرة، لأحرقت بالشعاع ما دونها. ولو عريت كلّها عن النور، لعمّت الظلمة كلّ ما في عالم الكون والفساد. ولو تحرّكت السهاويات حركة واحدة للازمت دائرة. ولم يصل أثر الشعاع إلى نواحيها.

عنايته تعالى فسي إيجاد الفصول

فالحكمة الربانية أوجبت أن تكون لها حركة سريعة. وحركة أخرى أبطأ

١) قارن: شرح الإشارات ج ٢١٨/٣ لصريح العبارات «كان الجود الإلهي... كاملة بها» وأيضاً
 فليقارن: مائة كلمة لابن ميثم البحرائي ج ١/٨٨/١ والأسفار الأربعة ج ٧٥/٧ مع اختلافٍ يسير
 ٢) متناه: متناهى. حصو، تو / ضبط النص قياسي

منها. أو حركات أخرى كذلك لكلّ فلك من الأفلاك التي نعرفها. وبالحسركة التي هي أبطأ تميل الأجرام النيّرة إلى جانبي الجنوب والشمال. ولولا هذا الميل لتشابهت فصول السنة في الحرّ ( والبرد تماناً دائماً. في جميع المواضع من الأرض.

عظمة السماوات وعنايته تعالى فيها وما من كوكب من الكواكب إلّا وللّه تعالى حكم كبيرة في خـلقه. ثمّ في ا مقداره وشكله ولونه ووضعه من غيره. وقس ذلك بأعضاء بدنك. إذ ما من جزء إلَّا وفيه حكمة بل حِكَم كثيرة. وأمر السهاء أعظم، بـل لا نسبة لعـالم الأرض إلى عالم السهاء، لا في كبر جسمه ولا في كنثرة معانيه. وعجائب السهاوات والأرض يطول الكلام في استقصاء ما نعرفه مـنها. فكـيف مــا لا نعرفه! هذا مع أنَّ القدر الذي نعرفه منها هو من القلَّة والحقارة بالقياس إلى ما نجهله، بحيث لا نسبة لأحدهما إلى الآخر يعتدّ بها. واعتبر في ذلك بنسبة بدنك إلى عالم العناصر. ونسبة العنصريات إلى الجرم المحيط بكلِّ الأجرام. ونسبة جرم الكلِّ إلى نفس الكلِّ. ونسبتها إلى عالم العقول. لا سيًّا العقل الأوَّل منها. وأنظر كيف نسبة ذلك أجمع إلى جناب الكبرياء. أعـنى: القيّوم الواجب لذاته. وكلُّ ما هو أدون من هذه فهو منطوٍ في قهر الأعلى منه. فالأجسام العنصرية منطوية في قهر الأجسام السهائية، وجميع الأجسام منطوية في قمهر النفوس المنطوية في قهر العقول. والجميع منطوٍ في قهر القيّوم الواجب الوجود. والكلُّ متلاش في جبروته وعظمته. مشمول من جهة حكمته وعنايته بنظام واحد حكمي. يربط بعضه ببعض. وينقسم في أقسامه. ويتجزُأ في أجزائه على وفق انقسامها وتجزِّئها كلِّياً في الكلِّي، وجنسياً في الأجناس، ونوعياً في الأنواع وأنواع الأنواع، حتى انتهى إلى الأصناف والأشخاص وأجزاء الأجزاء. وينتهي في الدقَّة إلى ما يعجزنا معشر البشر معرفته. كما جلَّ. إلى أن أبهرتنا

عظمته.

وحدة صانع العالم

ومن هذا الارتباط الحكمي في أجزاء العالم. استدللنا على وحدة صانعه ومدبّره الذي يسوق المبادئ إلى غاياتها. والأوائل إلى نهاياتها. ويجمع بينها على وجه يستبق بعضها ببعض، وينتفع جزء منها بآخر: فإنّ خالق النظام في أفعال الأنواع هو واحد للأنواع الكثيرة. والجامع في ذلك بين الأفعال السهاوية الأرضية. هو واحد في السهاء والأرضية.

فذلك الواحد هو مدبّر الكلّ. وهو معلّم المتعلّمين بأسرهم. ومسدّد أفعال الفاعلين جميعهم. لا إله غيره.

وما في العالم من النظام والإتقان يدلّ عـلى أن لا خـير في الإمكـان إلّا ويتعلّق به علم الحالق الواحد. وإرادته وقدرته وجوده تقتضي إيجاده أوّلاً... ولا شرّ في الإمكان إلّا ويتعلّق به علمه ورحمته تقتضي دفـعه. فـلو أمكـن وجود عوالم كثيرة. لكانت كلّها من خلقه.

ولا يمكن وجود آله آخر. وإلّا لزم التمانع والتعارض الممتنعين. وهذا كمّـا تثبت به وحدانية الصانع تعالى. ولو أمكن أكثر من واجب واحمد. فكميف وذلك غير ممكن على ما سبق بيانه.

وقد سبق في مباحث النفس وغيرها، ذكر كثير مما يستدل به على عناية الباري حكّ بستدل به على عناية الباري حكّ عظمته ولا يمكن نسبة هذه العناية والحكم أبل اليحكام من أثره. ولا بدّ من الانتهاء إلى الموجد المحيط علمه، الكامل عدر تد. البالغة حكمته، وهو الإله تعالى.

۱) يسوق: يشوق ، صنو

٢) هكذا في النسخ / والظاهر: «السمائية» مطابقاً لما قبله

٢) أُوَّلاً: \_، ثر ؛ ولاً . صو

٤) الكامل: الكاملة، صبو

إنّ الشرّ داخل فــي القـضاء الإلهى والشرّ الذي في العالم لا يقدح في عناية الواجب وإن كان داخلاً في القضاء الإلمي. فإنّ من الأحوال ما لا علة مستقلة لها. ولا هي بجعل جاعل مغاير لفاعل الماهيات التي تنسب تلك الأحوال إليها. فإنّه من المعلوم أنّ الماهيات الممكنة ليس لها في ذواتها وفي كونها بمكنة سبب، ولا في حاجتها إلى علّة لوجودها سبب، ولا لكون المتضادّين متانعين في الوجود علّة. ولا لقصور الممكن عن الوجود الواجب لذاته أو نقصانه عن رتبته علّة. وكذاكون النار محرقة، وكون القطن قابلاً لأن يحترق بها، فإنّ كلّ ذلك من مقومات الماهيات. وطبيعة الإمكان أو من لوازمها. ومثله كون إحدى غايات بعض الموجودات مضرّة ببعض آخر منها، أو مفسدة لها. كما أنّ غاية القوة الغيضبية مضرّة بالعقل، وإن كانت خيراً بحسب تلك القوّة.

تحفيق في الشرّ وحـــــقيفيته وقد عرفت كيفية لزوم الضرورات للغايات، وكلّ ما وجوده على كاله الأقصى، وليس فيه ما بالقوّة، فلا يلحقه شرّ، فإنّ الشرّ هو عدم وجود. أو عدم كهال وجود، فليس م هو أمراً وجودياً، بل هو عدمي.

ولو كان وجودياً لكان إمّا شرّاً لنفسه. أو لغيره.

فإن كان لغيره: فإمّا لأنّه يعدم ذلك الغير. أو بعض كالاته. أو لا لأنّه يعدم ذلك.

فإن أعدم. فليس الشرّ إلّا عدم ذلك الشيء. أو ما هو كيال له.

وإن لم يعدم. فلا يتصوّر أن يكون شرّا لما فرض أنّه شرّ له. لأنّا نعلم أن ما لايخلّ بذات شيء ولا بوجود كمال لشيء كيف كان. فإنّ وجوده لا يستضرّ به ذلك الشيء.

وإن كان شرّاً لنفسه. فهو باطل أيضاً. لأنّ وجود الشيء لا يقتضي عدم

۱) درّة التاج ج ٥ / ١١٤؛ «و أين جون كون» (و هذا ككون)

۲) فلیس: ولیس، تر

نفسه. ولا عدم شيء ممّا يكله. ولو اقتضى ذلك لكان الشرّ هو ذلك العدم لا هو: على أنّ اقتضاء ذلك غير معقول: فإن الأشياء طالبة بطباعها لكمالاتها. لا مقتضية لعدمها من حيث هي كهالات.

وإذا بطل على تقدير وجوده أن يكون شرّاً لغيره أو لذاته، فليس بـشرّ أصلاً. فلو كان موجوداً لما كان شراً، فهو إذاً عدمي منبعه الإمكان والعدم لا غير، لأنّه لا يعرض إلّا لما بالقوّة، وما بالقوّة فلا ينفك عن الإمكان والعدم. من حيث هو بالقوّة.

إنّ الشوّ بالقياس هــو خير، ومقضيّ بالعرض

وما هو شرّ بالقياس إلى بعض الأمور فليس يخلو من خير. يعلم ذلك من لزومه عن الخير المطلق. فالخير مقضى بالذات. والشرّ مقضى بالعرض، وليس إذا كان شيء بالقياس إلى أمر شراً فهو شرّ في نظام الكلّ. ولابالقياس إلى الكلّ. والشخص وإن كان بالنسبة إلى شخص آخر ناقصاً. فهو في ذاته كامل. وكذلك النوع إذا كان ناقصاً بالقياس إلى نوع آخر. والظلم وإن كان شراً فهو بالقياس إلى القرّة الغضبية خير.

إنّ العالم لا يخلو من شرّ

وليس يمكن تنزيه هذه الخيرات وأمنالها عن الشرور. فإنّ الخير المبرّأ عن الشر وإن وجب في الوجود المطلق فلا يجب في وجودٍ وجودٍ. فقد أوجد ما أمكن أن يوجد غير خالٍ من الشرّ. ولو لم يوجد هذا الثاني. لكان الشرّ أعظم. فإنّ وجود هذا الثط لا يخلو من خير. وإغّا الشرّ الذي فيه بحسب العدم الذي يتخلّله. فلو كان كلّه معدوماً. لكان أولى بأن يكون شرّاً.

ولو وجدت الأمور كلُّها بريئة من الشرِّ وعلى حالة واحدة وصفة واحدة.

۱) درّة التاج ج ٥ / ١١٥: «يا» (أو) / وهو تصحيف

۲) درّة الناج ح ۵ / ۱۱۰: «الاخيرى» (الاً خيراً) / وهو تصحيف، ونصّنا يوافق هامشها ۲) درّة الناج ح ۵ / ۱۱۰ - ۱۱۰: «مقتضى... مقتضى» / وهو تصحيف ونصّنا يوافق هامشها

لكانت الماهيات واحدة. ولم يكن نـقصانها عـن مـرتبة «الأوّل» ــ تـعالى ــ متفاوتاً.

وكما أنّ ماهيات الأنواع تتفاوت في ذلك. فكذلك ماهيات الأشخاص التي تحت الأنواع. والنوع المفسد للإنسان مثلاً. هو في ذاته كامل. وإنّما يعدّه مـن الشرور من يظنّ خلق العالم إنّما هو لأجل الإنسان. لا غير. وليس كذا.

ولما وجب وصول بعض الأجسام الكائنة الفاسدة إلى بعض، حتى يحصل المزاج، لزم أن يفسد بعضها بعضاً، وذلك كوصول النار إلى ثوب إنسان، فتحرقه، فن المحال أن تكون النار ناراً والثوب ثوباً، وهذا النظام الفاصل هذا النظام، ثمّ يصل إليه، فلا يحترق، ومحال أن لا يكون للنار وصول إلى الثوب، تحت هذه الحركات التي هي أفضل أنواع الحركات. فئل هذا الشرّ بالضرورة، من لوازم الغاية، ويتنع أن يكون مقتضى جميع الحركات واحداً، بل مقتضى كلّ حركة غير مقتضى الأخرى، فيكون مقتضى واحدة موافقاً، ومقتضى الأخرى غير موافق، فلهذا وجب أن تكون الأمور المنسوبة إلى الشرّ موجودة في هذا النظام وكلّه حكة وخير.

ولمًا لم يكن بدّ في وجود الإنسان من وجود قـواه المـتضادّة ــ ولم يمكـن تعادلهـا حتى لا يغلب أحدها الآخر، وإلّا كانت الأشخاص واحدة ــ وجب من ذلك أن تتأدّى أحوال بعض الناس إلى أن يقع لهم عقد ضارّ في المعاد وفي الحقّ. أو فرط شهوة أو غضب ضارّين لذلك الإنسان ولغيره.

ولانجد شيئاً كما يقال له شرّ من الأفعال إلّا وهو كال لسببه الفاعل: وعسى أنه شرّ بقياس القابل أو بقياس فاعل آخر بينع عن فعله في تلك المادة. والشرّ الذي سببه النقصان والقصور فواقع في الجبلّة، فليس ذلك بالحقيقة خيراً بالقياس إلى شيء، وليس هو لأنّ فاعلاً فعله، بل لأنّ الفاعل لم يفعله،

۱) القصور: قصور ، تر

فلا ينسب إلى الواجب إلّا بالعرض.

إنَّ الشرَّ المحض والغــــــالب

والمنتساوي لا يوجد

وأمّا الشرور المتّصلة بالخيرات فأقلَية. ولا يوجد ما كلّه شرّ. ولا ما يغلب شرّه. أو يكون الخير والشرّ فيه متساويين.

ولا يوجد الشرّ إلّا في عالم الكون والفساد. لأجل التضاد الضروري. ولو كان عالم الكون والفساد كلّه شرّاً. لكان شيئاً قليلاً غير معتد به بالنسبة الى الوجود، فكيف والسلامة فيه غالبة! إذ لا توجد هذه الشرور إلّا في حقّ الحيوانات، وهي أقلّ ما في الأرض، والذي لا يسلم منها فإنّه في أكثر أحواله يسلم. وإنّا يستضرّ في بعض الأحوال وفي بعض الصفات، لا في الكلّ. والمرض والألم، وإن كانا كثيرين، إلّا أن الصحّة والسلامة أكثر، فالخير غالب والشرّ نادر.

إنَّ أهل النجاة في الآخرة ينقلب عملي غيرهم

وكما أنّ حال الأبدان على أقسام ثلاثة: بالغة في الكمال،

ومتوسّطة على مراتب مختلفة.

وشديدة النزول، فكذلك أحوال النفوس في الآخرة.

ولا شكّ أنّ المتوسّط غالب، والطرفان نادران. وإذا أضيف إلى الوسط. الطرف الفاضل، صار لأهل النجاة غلبة وافرة.

ومراتب النباس في الآخرة. كمراتبهم في الدنبيا، ومراتب السعادات والشقاوات كثيرة.

والملكات الرديئة والهيئات المعدّة، هي بنفسها الموجبة للأم، كما يموجب النهم المرض لا لمنتقم من خارج، يؤثّر الأذي. ورحمة الله وسعت كلّ شيء. \

١) قارن: كريمة الأعراف / ١٥٦: ﴿ وَحُمِينَ وَسِعِتْ كُلُّ شَيءٍ ﴾

ومن علم أن مدبر الدنيا والآخرة واحد، وأنّه غفور رحيم. لطيف بعباده. متعطّف عليهم. وتأمّل ما أنعم به على الإنسان من صحّة البدن. وسلامة الأعضاء، ثمّ بعثه الأنبياء لهدايته. ثمّ خلق الأطعمة والأشربة والأدوية لأجله، وما ألهمه من التدبيرات المنجعة، والدعوات المستجابة. أوجب له ذلك التأمّل وثوقاً تاماً. وطمأنينة تامة إلى سعة رحمة الله تعالى في الآخرة.

فأسألك اللهم أن تجعلني من أهلها. وأن تنفعني بما علّمتني. وأن تجعله يوم القيامة حجّة لي، لا على أو أن تغفر لي خطيئتي يوم الدين. أو أن تعصمني بنور هدايتك من ورطات المضلّين. وأن تبلغني درجات الصادقين المخلصين. وتوفّقني بجودك لما أكون به في دار الخلود من الآمنين، وبسعادة الأبد من الفائزين. وتدخلني في زمرة عبادك الصالحين. برحمتك يا أرحم الراحمين. ويا أكرم الأكرمين. والحمد لله ربّ العالمين، وصلواته على ملائكته المقربين. وأنبيائه وأوليائه أجمعين. وخصوصاً على محدد وآله الطبين الطاهرين. "

١) اقتباس من كريمة البقرة / ١٧٣: «إنَّ اللَّهَ عَفورٌ رحيمٌ»

٢) اقتباس من كريمة الشوري / ١٩: «الله لطيف بعباده»

٣) متطَّف: منطف، صبو ٤) بعثه: بعثة، تن، صبو

٥) المنجعة: النافعة

٢) قارن: مصباح المتهجّد / ٥٤: «انفعني بما علّمتني واجعله حجة لي لا عليّ ».
 ۷) تغفر: بغفر، صبو

۷) نعفر: يعفر، حسو.
 ۸) اقتباس من كريمة الشعراء /۸۲: «أن يغفرَ لى خطيئتى يومَ الدين».

۱۷ افتباس من فریمه انستراه ۱۲۰٪ ۱۱۱۰ یشر ای حقیتی یوم اندین. ۱۹ توفّقنی: یوفّقنی، صدو ۱۰ ۱۰ هذه المبارة تخالف تهرّده؟!

١١) مرة التاج ج ٥ / ١١٩: «و الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خبير الأوليسن والآخرين، محمد وأله الطبيس الطاهرين»



## الفهارس:

- الفهرس التفصيلي
- الإشارات القرآنية و الحديثية
  - الأعلام
- الفهرس الجامع للموضوعات
  - والاصطلاحات
  - بعض مصادر التحقيق



## الفهرس التفصيلي

| ١. | لكاشفل                                                                           |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣. | لديهاجة                                                                          |
|    | الباب الأوّل                                                                     |
|    | في آلة النظر المسمّاة بالمنطق                                                    |
| ٩. | <ul> <li>الفصل الأؤل: في ماهية المنطق، ومنفعته، وأمور ينتفع بها توطئة</li> </ul> |
| ٩. | التعريف بالمنطق                                                                  |
| ٩. | المباديُ التصوّرية والتصديقية                                                    |
| ١. | الدلالات وأقسامها                                                                |
| ١٠ | التواطؤ والتشكيك.                                                                |
|    | الترادف والتباين                                                                 |
|    | المفرد والمركّب                                                                  |
| 11 | الجزئي والكلّي                                                                   |
|    | الحمل بالمواطاة والاشتقاق                                                        |
|    | الذاتي والعرضي وأقسامهما                                                         |
|    | الكلّيات الخمس                                                                   |
|    | النوع وأقسامه                                                                    |
|    | الجنس وأقسامه                                                                    |
|    | النسب الأربع                                                                     |
|    | لمّية الحصر في الكلّيات الخمس                                                    |
| ۱٥ | الكلّي الحقيقي والمنطقي والعقلي                                                  |

| ١٦  | . le . di l . et : dati i di                         |
|-----|------------------------------------------------------|
|     | ) الفصل الثاني: في اكتساب التصوّرات                  |
| ١٦  | أقسام التصوّر                                        |
| ۲,  | الحدّ وأقسامه                                        |
| ١٦  | إشكال في الحدّ والإجابة عنه                          |
| ۱۷  | لزوم تقديم الجنس على الفصل في التعريف                |
| ۱۷  | الحدّ الماهوي والمفهومي                              |
| ۱۸  | الرسم وأقسامه                                        |
| ۱۹  | يجب أن تكون الخواصّ والأعراض المعرّفة للشيء بيّنة له |
| ١٩  | الأغلاط الواردة في الأقوال الشارحة                   |
| ۱٩  | أغلاط الحدّ                                          |
| ۲.  | أغلاط الحدّ والرسم                                   |
| ۲١  | ·<br>﴾ الفصل الثالث: في القضايا وأقسامها             |
| ۲١  | القول وأقسامه                                        |
| r١  | معرفة القضية وأقسامها                                |
| ۲ ۲ | القضية الحملية ومعرفة أجزائها                        |
| ۲۲  | أقسام القضية الحملية                                 |
| ۲۳  | تحقيق في القضايا المحصورة                            |
| ۲۳  | القضايا المعدولة والمحصّلة                           |
| ٤ ٢ | مادّة القضية وجهتها                                  |
| ۲٤  | العوجّهات                                            |
| ۲٦  | القضايا الشرطية المتَّصلة                            |
| ۲٧  | كيفية معرفة المحصورات في الشرطيات                    |
| ۲٧  | تركيب القضايا المتّصلة                               |
| ۲۸  | أقسام الشرطيات المنفصلة                              |
| ۲۸  | المنفصلة المقيقية                                    |

لفهارس لفهارس

| r4                                       | مانعة الجمع                                                    |
|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| r <b>٩</b>                               | مانعة الخلوّمانعة الخلوّ                                       |
| ٠٩                                       | معرفة السور في الشرطيات                                        |
| ra                                       | تركيب القضايا المنفصلة                                         |
| ۲۰ , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | معرفة القضايا المحرّفة، وصدق القضايا                           |
| ۳۱                                       | <ul> <li>الفصل الرابع: في لوازم القضية عند انفرادها</li> </ul> |
| r\                                       | النسب الأربع                                                   |
|                                          | التناقض وأحكامه                                                |
| ٣٢                                       | التناقض في الموجّهات                                           |
| ۳٤                                       | التناقض في الشرطيات                                            |
| ۲٤                                       | ساير النسب الأربع                                              |
|                                          | العكس المستوي                                                  |
| ro                                       | عكس الموجبات                                                   |
|                                          | عكس السوالب                                                    |
|                                          | عكس الشرطيات                                                   |
|                                          | عكس النقيض                                                     |
|                                          | عكس النقيض للموجّهات                                           |
|                                          | عكس النقيض في الشرطيات                                         |
| rq                                       | •                                                              |
| ٤٠                                       | <ul><li>الفصل الخامس: في القياس البسيط</li></ul>               |
| ٤٠                                       | .,                                                             |
| ٤٠                                       | تقسيم القياس إلى الاستثنائي و الاقتراني                        |
| ٤١                                       | أجزاء القياس الاقتراني                                         |
| ٤١                                       | أشكال القياس الاقتراني                                         |
| ٤٣                                       | عدد ضروب الأشكال                                               |

| ٤٢ | ضروب الشكل الأوّل                                          |
|----|------------------------------------------------------------|
| ٤٢ | مختلطات الشكل الأوّل                                       |
| ٤٤ | ضروب الشكل الثاني                                          |
| ٤٥ | إثبات الشكل الثاني                                         |
| ٤٦ | ضروب الشكل الثالث                                          |
| ٤٦ | إثبات الشكل الثالث                                         |
| ٤٧ | ضروب الشكل الرابع                                          |
| ٤٨ | إثبات الشكل الرابع                                         |
| ٤٩ | القياس الاقتراني من الشرطيات                               |
|    | الاقترانيات المركّبة من المتّصلتين                         |
|    | الاقترانيات المركبة من منفصلتين                            |
|    | الاقترانيات المركّبة من الحملية والمتّصلة                  |
| ٥١ | الاقترانيات المركّبة من الحملية والمنفصلة                  |
|    | الاقترانيات المركّبة من المتّصلة والمنفصلة                 |
|    | القياس الاستثنائي                                          |
|    | <ul> <li>الفصل السادس: في توابع الأتيسة ولواحقها</li></ul> |
|    | القياس المركّب                                             |
|    | قياس الخلف وأقسامه                                         |
|    | الفرق بين الخلف والمستقيم                                  |
|    | القياس المقسّم                                             |
|    | تكثير القياس                                               |
|    | قياس الضمير                                                |
| ٥٧ | عكس القياس                                                 |
| ٥٨ | قياس الدور                                                 |
| ٥٨ | استقرار النتائج                                            |

الفهارس ٤٨٧

| اكتساب القياس ٥٩               |
|--------------------------------|
| تحليل القياس                   |
| الفصل السابع: في الصنائع الخمس |
| ■ البرهان                      |
| مباديًالبرهان                  |
| تبصرة في الاستقراء             |
| تذكار في اليقينيات             |
| أقسام البرهان                  |
| ■ الجدل                        |
| مباديُ الجدل                   |
| فوائد الجدل                    |
| ■ الخطابة                      |
| مباديُ الخطابة                 |
| فوائد الخطابة                  |
| ■ الشعر                        |
| مباديُّ الشعر                  |
| ■ المغالطة                     |
| المغالطات اللفظية              |
| المغالطات المعنوية             |
| معرفة الوهميات                 |
| أفعال المغالطينأفعال المغالطين |
| فائدة المغالطة                 |
| نماذج من المغالطات العقلية     |
| إثبات الخلأ                    |
| عدم تناهى بعض الأجسام٧٢        |

| ٧٢                  | إنَّ ثبوت الإمكان لا يلازم إمكان الثبوت            |
|---------------------|----------------------------------------------------|
| ٧٤                  | كلّ كلامي كاذب                                     |
| ٧٥                  | عدم صدق المتّصلة الكلّية                           |
|                     |                                                    |
|                     | الباب الثاني                                       |
| 4                   | في الأمور العامّة للمفهومات كلّم                   |
| v4                  | ﴾ الفصل الأوّل: في الوجود والعدم وأحكامها وأتسامها |
| <b>v4</b>           | بداهة الوجود                                       |
| ٧٩                  | الشيئية وكيفية أعميّتها على الوجود                 |
| ۸۰                  | الشيئية والوجود مترادفان معنى                      |
| ۸۰                  | إنَّ الوجود هو نفس كون الشيء وإلَّا يتسلسل         |
| ۸۰                  | تشكيك الوجودهج                                     |
| ۸۰                  | اشتراك مفهوم الوجود                                |
| ن بجوهر ولا بعرض ٨١ | إنَّ الوجود ليس من المحمولات العقلية الصرفة، وليس  |
| ۸۲                  | إنَّ الوجود والشيء من المعقولات الثانية            |
| ۸۳                  | إطلاقات الوجود                                     |
| ۸۳                  | أقسام الموجود                                      |
| AT                  | الوجود بالذات وبالعرض                              |
| Λ٤                  | إثبات الوجود الذهني                                |
| ۸٥                  | تعدّد الأعدام وتميّزها في الذهن                    |
| ۸٥                  | كيفية الإخبار عن المعدوم المطلق                    |
| ۸٦ ۲۸               | تنظير المعدوم المطلق بلا موجود                     |
| ۸٦ ٢٨               | إنّ المعدوم لا يعاد بعينه                          |
| ۸٦ ۲۸               | البرهان الأوّل                                     |
| 11/                 | 11 . 1 . Half                                      |

القهارس ۱۸۹

| <b>AA</b> | البرهان الثالث                                                |
|-----------|---------------------------------------------------------------|
| Λ٩        | ﴾ الفصل الثاني: في الماهية وتشخُّصها وما تنقسم إليه           |
| Α٩        | الماهية من حيث هي ليست الاهي                                  |
| ۸۹        | اعتبارات الماهية                                              |
| ۹۰        | تحقيق في وجود الكلّي الطبيعي                                  |
|           | تحقيق في وجود الكلّي في الخارج والذهن                         |
|           | الكلَّى ما قبل الكثرة و ما بعدها                              |
|           | إنّ المميّز يوجب تكثّر الطبيعة الكلّية                        |
|           | أقسام المميّز                                                 |
|           | الفرق بين التميّز والتشخّص                                    |
|           | الماهية البسيطة والمركّبة                                     |
|           | تركّب الماهية من الجنس والفصل                                 |
|           | تفريع في الكلّي العقلي                                        |
| 90        |                                                               |
| ۹٦        | تحقيق في الجنس والفصل والنوع                                  |
| 17        | <ul> <li>الفصل الثالث: في الوحدة والكثرة ولواحقهما</li> </ul> |
|           | أقسام الواحد                                                  |
|           | أقسام الواحد الغير الحقيقي                                    |
|           | معنی وحدة هو هو                                               |
|           | إنّ الواحد مقول بالتشكيك على أفراده                           |
|           | المماثلة والمخالفة                                            |
|           | التقابل وأقسامه                                               |
|           | التضايف ليس بأعمّ من التقابل                                  |
|           | عمومية عروض التقابل على الأشياء                               |
|           | إنّ التنافي بالذات ليس إلّا في تقابل التناقض                  |

| ١٠٢                                   | إنَّ الواحد لا يقابل الكثير                                 |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ١٠٢                                   | إن الواحد التامّ والناقص                                    |
| ١٠٢                                   | التضاد الحقيقي                                              |
| ۱۰۳                                   | ـ ي<br>الملكة والعدم المشهوري                               |
| 100                                   | ا الفصل الرابع: في الوجوب والإمكان والامتناع وما يتعلّق بها |
| ١٠٥                                   | بداهة الموادّ الثّلاث                                       |
| ٢٠٠١                                  | الوجوب أولى بالتصوّر                                        |
|                                       | البرهان على أنّ الموادّ الثلاث من الأمور الاعتبارية         |
| ۰•۲                                   | معرفة الممكن                                                |
| ۱۵۷                                   | الوجوب والامتناع بالذات وبالغير                             |
| ۰۰۸                                   | احتياج الممكن إلى العلّة                                    |
| ۰۰۸                                   | الشيء ما لم يجب لم يوجد                                     |
| ٠٠٩                                   | بطلان الأولوية                                              |
| 11                                    | إنَّ الممكن يحتاج إلى العلَّة في البقاء                     |
| والذاتي ١١                            | ﴾ الفصل الخامس: في القدم والحدوث بمعنييهما أعني الزماني     |
| · 11                                  | تعريف الحدوث والقدم                                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | أقسام التقدّم والتأخّر                                      |
| 17                                    | الفرق بين التقدَّم بالذات وبالطبع                           |
| 17                                    | أقسام التقدّم بالرتبة                                       |
|                                       | معرفة التقدّم الحقيقي                                       |
| ٠١٣                                   | المع بين الشيئين                                            |
| ١٣                                    | سبق التقدّم و التأخر الذاتي على الزماني                     |
| 18                                    | إنّ افتقار الشيء إلى الواجب ليس بالحدوث                     |
|                                       | كلَّ حادث مسبوق بمادَّة وقوَّة تحملها                       |
| ١٥                                    | الفرق بين الإمكان الاستعدادي والذات                         |

الفهارس الفهارس

| ۲۱۲      | ) القصل السادس: في العلَّة والمعلول ومباحثهما    |
|----------|--------------------------------------------------|
|          | تعريف العلَّة وأقسامها                           |
|          | تقدّم العلّة على المعلول                         |
| ١١٨      | دوام افتقار الممكن إلى المرجّع                   |
| ٠١٩      | معنى تأثير العلَّة في المعلول حال وجوده          |
| 114      | عدم توارد العلَّتين على المعلول الواحد           |
| ١٢٠      | تحقيق في علّة عدم الشيء                          |
| ١٢٠      | إنّ معلول الشيء لا يكون علّته                    |
| ١٢٠      | إيطال التسلسل                                    |
| ١٢٠      | البرهان الأوّل                                   |
| ١٢١      | البرهان الثاني                                   |
| ١٢١      | البرهان الثالث                                   |
| ٠٢٢      | الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد                   |
| ١٣٤ ٤٢١  | جواز صدور الكثير عن الواحد بالوسائط              |
| ١٣٤ ٤٢٢. | إِنَّ كلَّ علَّة مركّبة معلولها مركّب            |
| ٠٢٦      | إنَّ العلَّة الفاعلة لشيء لا تكون علَّة قابلة له |
| ٢٦       | عدم تساوي وجود العلَّة والمعلول                  |
| ١٢٦      | المعلول ما لم يجب لم يوجد                        |
| ١٢٧      | العلَّة الناقصة وأقسامها                         |
| ٠٢٧      | أقسام العلل                                      |
| ١٢٨      | الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد                       |
| ١٢٨      | تأدّى السبب إلى المسبّب                          |
| 179      | تبصرة في الأمور الاتّفاقية                       |
| ١٢٩      | العلَّة الغائية                                  |
| ٠٢٩      | عدم اشتراط الرويّة في الغاية                     |

| 179 |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   | • |    |   |    |    |     |    |     |      |     |    |     |          |     |          |     |    |     | ښ   | برو  | ال |     |
|-----|--|--|--|----|---|----|--|------|----|----|---|---|---|----|---|----|----|-----|----|-----|------|-----|----|-----|----------|-----|----------|-----|----|-----|-----|------|----|-----|
| ۱۲۰ |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    | ٠.  |    |     |      |     |    |     |          | ٠   | عز       | الة | i. | ىبد | ٠ ٦ | ىرف  |    |     |
| ۱۳۱ |  |  |  |    |   | ٠. |  |      | بة | کک | J | ļ | L | +  | " | دو | ij | , و | ض  | برو | J١   | ,   | هر | مو  | Ļ        | ی ا | فو       | ع:  | اب |     | я,  | صا   | لف | I ( |
| ۱۳۱ |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     |    |     |      |     |    |     |          |     |          |     |    |     |     |      |    |     |
| ۱۲۱ |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     | ٠. | •   |      | ٠,  | مل | •   | J١       | ,   | وخ       | ضر  | ,  | لم  | ٦   | نر ذ | e. |     |
| ۱۳۲ |  |  |  |    |   |    |  | <br> |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     |    | ٠.  |      |     | هر | و,  | <u>ج</u> | ۱.  | راد      | أفر | ڀ  | فع  | ىق  | مقي  | ت  |     |
| ۱۳۲ |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     | ٠. |     |      |     |    |     | ٠.       | غر  | نر       | Ji  | ي  | فو  | بق  | مق   | J  |     |
| ۱۳۲ |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    | ٠.  |    |     |      |     |    | ں   | ض        | برا | <u>י</u> | 11  | 1  | لقا | انت | دم   | ع  |     |
| 178 |  |  |  | ٠. |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   | ٠. |    |     |    |     | ٠.   |     |    | . ر | ض        | ئر  | Jl       | . ر | نر | رو  | الع | ۱م   | قي |     |
| ۱۳٤ |  |  |  |    | - |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    | ٠   |    | ق   | الما | بال | ٠  | _   | نة       | ل   | ر ا      | غي  | ·  | یا۰ | ز ق | وا   | ÷  |     |
| ١٣٥ |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     |    |     |      |     |    |     |          |     |          |     |    |     |     |      |    |     |
| ۱۳٥ |  |  |  | ٠. |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    | • |    |    |     |    |     |      |     |    |     | ٠.       |     | ٠,       | نو  | ٠. | لعر | م ا | ـــا | أق |     |
| ۱۳٦ |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     |    |     | ی.   | ضر  | ٠, | ال  | ,        | ۵,  | نو       | لج  | J  | فر  | Ĩ   | ـــم | ق  |     |
| ۱۳۷ |  |  |  |    |   |    |  | <br> |    |    |   |   |   | ٠. |   |    |    |     | .: |     | ٠.   |     |    |     |          |     |          | ۶.  | 2  | J١  | يم  |      | تة |     |
| ۱۲۷ |  |  |  |    |   |    |  | <br> |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     | ٠. |     |      |     |    |     |          |     | . (      | بف  | کی | J١  | يم  |      | تة |     |
|     |  |  |  |    |   |    |  |      |    |    |   |   |   |    |   |    |    |     |    |     |      |     |    |     |          |     |          |     |    |     |     |      |    |     |

#### الباب الثالث

# في أقسام الأعراض الوجودية والاعتبارية

| مُها جميعهاكونها كتية قارّة الذات ١٤١ | الفصل الأوّل: في المقادير والأعداد التي يع |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|
| 181                                   | أقسام المقدار، أي الكمّ المتّصل            |
| 187                                   | اعتبارات المقدار                           |
| ۱٤۲                                   | عرضية المقدار                              |
| ١٤٤                                   | لميّة حصر أقسام الكمّ المتّصل ثبوتاً       |
| ١٤٤                                   | العدد، أي الكمّ المنفصل                    |
| ١٤٤                                   | انحصار الكمّ المنفصل في العدد              |

| 120                           | عرضية العدد والوحدة                                                     |
|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ١٤٥                           | معرفة الوحدة وانَّها ليست بكمّ                                          |
| ٠ ٢٤٦                         | الوحدة والكثرة المعتبرتان في العدد                                      |
| ۱٤٧                           | <ul> <li>الفصل الثاني: في الكمّية غير القارّة وهي الزمان</li> </ul>     |
| ١٤٧                           | الزمان وكيفية أفتراضه                                                   |
| ۱٤۸                           | تنبيه في ماهية الزمان وإنّيته                                           |
| رمان ۱٤۸                      | تبصرة في كيفية اعتبار التقدّم والتأخّر في أجزاء الز                     |
| ١٤٩                           | عدم اعتبار السرعة والبطء في تعريف الزَّمان                              |
| ١٤٩                           | كيف أنَّ الزمان هو مقدار للحركة                                         |
| ١٥٠                           | ليس للزمان مبدأ زماني ومقطع زماني                                       |
| ١٥٠                           | إنّ الزمان ليس بواجب لذاته                                              |
| ١٥١                           | الآن ووجوده                                                             |
| ١٥١                           | إنَّ المسافة لا توجب التقدُّم والتأخُّر برأسها                          |
| ۱۵۲                           | تقدّر الزمان بالحركة                                                    |
| ١٥٢                           | إنّ علَّة الزمان لا تقع في الزمان                                       |
| ٠٥٣                           | معنى الدهر والسرمد والأزلى والأبد                                       |
| ت أنَّـه كــمال جــوهر. وهــو | <ul> <li>القــصل الثــالث: فسيما لا يــعتبر فيه مـن الكيفيا.</li> </ul> |
| ىپ ١٥٤                        | بايختص بالكتيات منها وما يعتبر فيه أنّه استعداد فحس                     |
| ١٥٤                           | الكيفيات المختصّة بالكمّيات                                             |
| ١٥٥                           | الخطِّ المستقيم                                                         |
| ٠٥٥                           | الكرة والدائرة                                                          |
| ١٥٥                           | المخروط والأسطوانة والشكل والخلقة                                       |
| 00V                           | الكيفيات الاستعدادية                                                    |
| رة ١٥٩                        | <ul> <li>الفصل الرابع: في الكيفيات المحسوسة بالحواس الظاه</li> </ul>    |
| 109                           | المحسم سات وأقسامها                                                     |

| ۱۵۹                | القسم الأوّل: الملموسات                                     |
|--------------------|-------------------------------------------------------------|
|                    | القسم الثاني من الكيفيات المحسوسة هو المذوقات               |
| ٠٦٢                | القسم الثالث: المشمومات                                     |
| זרו                | القسم الرابع: المسموعات، وهي الأصوات والحروف                |
| ٠٦٣                | الصوت                                                       |
| ٠ ٦٢               | الصدى                                                       |
| ١٦٤                | الحرفاللحرف                                                 |
| ٠٦٥                | القسم الخامس: المبصرات، وهي الألوان والأضواء                |
| ٠٦٥                | الألوان وأقسامها                                            |
| ٠٦٥                | كيفية مدخلية انفعال البصر في مفهوم اللون                    |
|                    | عدم جوهرية الألوان                                          |
| ררי                | افتراق اللون عن الشكل                                       |
| ٠٠٠٠               | الضوء                                                       |
| ٧٢٧                | الأشّعةالأشّعة                                              |
|                    | إنّ الشعاع غير اللون                                        |
| ٠ ٨٢١              | حقيقة الضوء وأقسامه                                         |
| ٠٦٨                | الظلمة                                                      |
| ٠ ١٦٩              | إنّ الضوء لا يكون في الكيفيّات المختصّة بالكمّ              |
| بالحسّ الظناهر مبن | ♦ الفــصل الخـــامس: فــيما ليس مــن شأنـــه أن يــحسّ بـــ |
| ۱۷۰                | نواع الكيف                                                  |
| ١٧٠                | الحال والملكة                                               |
|                    | بداهة مفهوم الملكات                                         |
|                    | الكيفيّات الغير الحسية                                      |
|                    | الإدراكات الغير الانطباعية                                  |
| \ V <b>Y</b>       | 7 at L:VL:::(1VL à L.) at 1                                 |

الفهارس ٤٩٥

| ٧٣  | الإدراك هو حصول صورة الشيء عند المدرك   |
|-----|-----------------------------------------|
| ٧٢  | إنّ الإدراك لا يكون بالإضافة            |
| ٧٤  | تفريع في أقسام حصول شيء لشيء            |
| ۷٥  | عدم اشتراط المغايرة في الإدراك          |
| ٥٧٥ | تغيير العلم بتغيّر المعلوم              |
| ٧٦  | بيان الاصطلاحات المتداولة في الإدراك    |
| ٧٦  | معاثى العلممعاتى العلم                  |
| ٧٦  | معنى العقل والذهن والذكاء               |
| ٧٧  | أقسام الإدراكات                         |
| ٧٨  | أقسام التعقّل                           |
| ٧٩  | السلوك مع الشكَّاك والمتعنَّت           |
| ۸۰  | إنّ الإدراك يقال بالتشكيك على أفراده    |
| ۸۰  | عدم انقسام العلم                        |
| ٨١  | كيفية إدراك الجزئيات المتغيّرة          |
| ۸۲  | اللَّذة والألم                          |
| ۲۸. | النيل والكمال والخير                    |
| ۸۲  | الحياة والإرادة والقدرة                 |
| ٨٤  | الأخلاق وأصول الفضائل                   |
| ٨٤  | الصحّة والمرض وسائر الكيفيات            |
| ٨٤  | الفرح والغمّ ومعدّاتهما وسببهما الفاعلي |
| ۸٥  | الغضب والغزع والحزن والهمّ              |
| ۲۸  | الحقد وأسبابه                           |
| ۸٧  | ● الفصل السادس: في الإضافة              |
| ۸٧  | المضاف البسيط والمركّب                  |
| ۸٧  | امتياز الإضافات                         |

| \ <b>AA</b> | أقسام الإضافة                                  |
|-------------|------------------------------------------------|
| ۸۸۸         | الإضافة                                        |
| ٠٨٩         | عروض الإضافة على ساير المقولات                 |
| M4          | أقسام التضايف                                  |
| ١٩٠         | الأين والمتى والوضع والجدة                     |
| 147         | ا الفصل السابع: في الحركة                      |
| 78          | تعريف الحركة                                   |
| ۹۳          | إنَّ الحركة كمال أوَّل لما بالقوَّة            |
| 198         | متعلَّقات الحركة                               |
| .48         | عدم انقسام الحركة، أي بيان الحركة التوسّطية    |
| 190         | الحركة القطعية                                 |
| 781         | أقسام الحركة                                   |
| 197 781     | الحركة الإرادية والطبيعية                      |
| 197         | الحركة القسرية والعرضية                        |
|             | الحركة الأينية والوضعية                        |
| ٠٩٧         | الحركة الكمّية والكيفية                        |
| 197         | إنكار الحركة في الكمّ والكيف والجوهر           |
| ۱۹۸         | الحركة المستديرة والمستقيمة، والسريعة والبطئية |
| ۱۹۸ ۸۶۸     | الحركة التي واحدة بالشخص                       |
| 199         | الحركة التي واحدة بالنوع                       |
| 199         | إنَّ الحركة والسكون ليسا من ذاتيات الشيء       |
| 199         | إنّ الجسم لا يقتضي الحركة                      |
|             | الميلالميل                                     |
| (•1         | أقسام الميل وكيفية اجتماع أقسامه               |
| · · Y       | الطال الم كترات بتر                            |

| ٧ | لقهارس |
|---|--------|
|   |        |

| عدم وقوع الحركة في الآن ٤٠٠                  |
|----------------------------------------------|
| أينُ المتحرّك ٤٠٠                            |
| الــکون                                      |
| لا يمكن وقوع حركة لاأسرع منها ٥٤٪            |
| إنّ الحركة الطبيعية هي الحركة المستقيمة ٥٤ ' |
| إنّ الحركة المستديرة ليست بطبيعية            |
|                                              |
| الباب الرابع                                 |
| في الأجسام الطبيعية ومقوّماتها وأحكامها      |
| ﴾ الفصل الأوّل: في مقوّمات الجسم الطبيعي     |
| وأحكامه العامّة دون ما يختصّ بجسم جسم ٥٩٠    |
| الجسم الطبيعي و أجزاؤهوي ٩٠٠                 |
| إيطال الجزء الذي لا يتجزّأ ٥٩٠               |
| إيطال الأجزاء التي لا تتجزّاً بالقوّة        |
| إيطال الأجزاء التي لا تتجزّاً بالفعل         |
| إثبات الهيولي عبر طريق الفصل والوصل          |
| كلّ جسم يقبل الانفصالي                       |
| إنَّ الهيولي لا تتعرَّى عن الصورة            |
| البرهان الأوّل                               |
| البرهان الثاني                               |
| إنّ الصورة لا تتجرّد عن الهيولي١٦            |
| إثبات الصورة النوعية                         |
| إنَّ الهيولي لا تكون علَّة للصورة وبالعكس    |
| كيفية حلول الصورة والعقدار في الهيولي        |
| الجسم البسيط والمركّب ١٨                     |

| ۸۱۲ | لئية اقتضاء كلّ جسم بوضع وشكل خاصّ                           |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ۲۲. | لا يكون للجسم مكانان                                         |
| ۲۲. | إنَّ الشكل الطبيعي هو الكرة                                  |
|     | تناهي الجسم والأبعاد                                         |
| 271 | بطلان الخلأ                                                  |
| 771 | البرهان الأوّل                                               |
| *** | البرهان الثاني                                               |
| 777 | البرهان الثالث                                               |
|     | البرهان الرابع                                               |
| *** | البرهان الخامسالبرهان الخامس                                 |
| 377 | الفصل الثاني: في العناصر وأحوالها باعتبار الانفراد           |
| 277 | الجسم الكثيف واللطيف والمقتصد، والحارّ الخفيف والبارد الثقيل |
| 377 | الرطب واليابس                                                |
| 377 | الأجسام البسيطة وكيفياتها                                    |
| 220 | شفافية النار                                                 |
| 220 | تحقيق في حرارة الهواء وبرودتها                               |
| 777 | تحقيق في برودة الأرض                                         |
| 277 | تحقيق في يبوسة النار ورطوبتها                                |
|     | بيان الكيفية الغالبة في العناصر الأربعة                      |
|     | لتمية حصر العناصر                                            |
|     | إنَّ كلِّ عنصر لا يخلو عن الكيفيتين فقط                      |
|     | تحقيق في الهيئات الغير العامّة في العناصر                    |
|     | إنَّ حركة العناصر إلى أمكنتها ليس بقسرية                     |
|     | سبب الاستحالة                                                |
| 24. | انقلاب العناصر                                               |

القهارس ۹۹

| ·rr              | التخلخل والتكاثف وأقسامهما                                         |
|------------------|--------------------------------------------------------------------|
| · <b>rr</b>      | طبقات العناصر الأربعة                                              |
| ·TT              | طبقات الأرض                                                        |
| TT               | طبقات الهواء ولميّة وجود طبقة النار بعدها                          |
| TT               | كرة البخار                                                         |
| TTE              | إنَّ الأرض محدِّبة                                                 |
| rro              | إنَّ الأرض في وسط السماء                                           |
| <i>.</i>         | إنَّ الأرض أصغر من السماء                                          |
| rr               | إنَّ الأرض لا تتحرَّك دورية                                        |
| ۲۳۱              | مقدار دورة كرة الأرض                                               |
| ا و ترکیبها ۲۳۸  | <ul> <li>الفصل الثالث: في حال هذه العناصر عند امتزاجه</li> </ul>   |
| rta              | المزاج والفساد                                                     |
| (TA              | كيفية تأثير الأشياء وتفاعلها                                       |
| ra               | بيان اشتداد الكيفيات وضعفها                                        |
| r <b>r1</b> ,    | تأثير الممتزجات                                                    |
| (٣٩              | المعتدل الحقيقي                                                    |
| 18               | الممتزج الغير المعتدل                                              |
| 18               | ., .                                                               |
| ren              | معتدل المزاج وغيره                                                 |
| ص یغیر ترکیب ۲٤۲ | <ul> <li>الفصل الرابع: في الكائنات التي حدوثها من العنا</li> </ul> |
| 727              | أقسام الكائنات                                                     |
|                  | الكائنات الجوية. أي ما يحدث فوق الأرض.                             |
| £Y               | حدوث السحاب والنزولات الجوّية                                      |
| £٣               | حدوث الرعد والبرق والصاعقة                                         |
|                  | حدوث الشهاب و ذوات الأذناب                                         |

| rer                    | حدوث الريح والزوابع                                                  |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 188                    | حدوث الهالة                                                          |
| r££                    | حدوث قوس وقزح ولميَّة استدارتها                                      |
| r£o                    | حدوث الشُميسات والنيازك                                              |
| r£o                    | لمّية زرقة السماء                                                    |
| r£0                    | استضاءة الجوِّ                                                       |
| r&7                    | لمّية عدم مشاهدة الكواكب في النهار                                   |
| 187                    | الكائنات التي تحدث في الأرض                                          |
| r£7                    | حدوث الجبال وبيان منافعها                                            |
| 7£Y                    | حدوث الزلزلة                                                         |
| rea                    | حدوث العيون والقنوات                                                 |
| في الطبيعيات ٢٤٩       | التجربة والحدس يؤدّيان إلى معرفة السبب والعلّة ا                     |
| حتاج إلى انـضمام قــوى | الحسدس يسؤدّي إلى أنّ بسعض الأسسباب يس                               |
| ۲۰۰                    | وحانية للسببية                                                       |
| ror                    | <ul> <li>القصل الخامس: فيما يتكون عن العناصر بتركيب منها.</li> </ul> |
| 707                    | و هو المواليد الثلاثة، المعدن والنبات والحيوان                       |
| TOT                    | كيفية الحصر للموادً الثلاث                                           |
| TOT                    | اعتبار شعور مّا في الأجسام                                           |
| rom                    | معرفة أقراد المواليد                                                 |
| tor                    | تكوّن المعادن                                                        |
| 708                    | تكوّن الكبريت والزيبق                                                |
|                        | كيفيّة تكوّن الأجساد السبعة من الكبريت والزيبق                       |
| ro7                    | تكوّن الحجارة والنوشادر والملح                                       |
| ro7                    | الجواهر المعدنية                                                     |
| Y 0 V                  | تكةن النبات                                                          |

| rov          | تكوّن الحيوان                                                   |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|
| r7•          | ﴾ الفصل السادس: في إثبات المحدّد للجهات وذكر لوازمه             |
| ۲٦٠          | ثبوت الجهات                                                     |
| ۲٦           | إنّ الجهة لا تذهب إلى لانهاية                                   |
| m            | استحالة الجهات المقابلة في جسم واحد                             |
| r1r          | إنّ محدّد الجهات جسم طبيعي مستدير                               |
| ארז          | إثبات محدّد الجهات من طريق تناهي الأبعاد                        |
| r78          | عدم تركّب محدّد الجهات من أجزاء مُختلفة                         |
| r70          | بساطة محدّد الجهات وكريته                                       |
| م ۲٦٥        | إنّ محدّد الجهات مقياس للأوضاع والأماكن والحركات للأجسا         |
| רזי          | وضع محدّد الجهات                                                |
| ( <b>1</b> V | ليس لمحدّد الجهات حركة مستقيمة                                  |
| r٦٨          | صفات محدّد الجهات                                               |
| ۲٦۸          | إنّ محدّد الجهات لا يقبل الكون والفساد                          |
| r79          | معرفة الجهات الغير الطبيعية والطبيعية                           |
| r٦٩          | عدم جواز وجود المحدّدين                                         |
| ۲ <b>۷۰</b>  | ﴾ الفصل السابع: في سائر الأفلاك والكواكب وذكر جملة من أحوالها . |
| r <b>v.</b>  | إنّ حركة الأجرام السماوية إرادية                                |
| ٠            | تحقيق في الحركة المستديرة والمستقيمة في الأفلاك                 |
| ۲۷۱          | معرفة صفاًت الأفلاك                                             |
| r <b>vr</b>  | المتحيّرات والثابتات                                            |
| ٠٠٠٠. ٢٧٢    | جهة حركة المتحيّرات والثابتات                                   |
| ٠٠٠٠.        | الأفلاك                                                         |
| ۰۰۰۰۰        | معدّل النهار                                                    |
| 'VΣ          | الاعتدالين والانقلابية                                          |

| البروج٧٤                                       |
|------------------------------------------------|
| الفصول٧٤                                       |
| أحكام المناطق المتسامتة لمعدّل النهار٧٥        |
| أحكام ساير المناطق٧٥                           |
| السرعة والبطء في حركة الشمس٧٦٠                 |
| السرعة والبطء في حركة القمر٧٧٠                 |
| إثبات فلك الجوزهر ٧٧٪                          |
| موقف القمر ٨٧٪                                 |
| تحقيق في عدم النور في القمر                    |
| الخسوف وأعظمية جرم الشمس من الأرض٧٠            |
| الكسوف                                         |
| فيما يعرض الخمسة المتحيّرة                     |
| الفلك الخارج عن المركز                         |
| الأفلاك ومراكزها، وتعداد الكواكب               |
| بيان بعض المبادئ المسلّمة في اعتبار الأفلاك ٨١ |
| تحريك فلك لفك آخر ٢٨٢                          |
| بيان ما حقّقه الفاضل العرضي في جرم الأفلاك ٨٣  |
|                                                |

#### الباب الخامس

## في النفوس وصفاتها وآثارها

| ۽ آلڌ | فح | لها | <br>• | ن   | ۶.  | ز پ  | 14  | ولات | معة  | , أنَ | ربيان | س، ر | : النف | جود   | ت,   | ي إثبا | ل: فو       | , الأوّا  | لفصل  | 1 |
|-------|----|-----|-------|-----|-----|------|-----|------|------|-------|-------|------|--------|-------|------|--------|-------------|-----------|-------|---|
| 444   |    |     |       | ن . | ليد | ن اا | ۽ ع | فاتح | JI L | كمال  | هو ک  | لذي  | مقّل ا | , الت | ة في | ستغني  | یا م        | ً. وأنَّا | بدنية |   |
| 449   |    |     |       |     |     |      |     |      |      |       |       |      |        | ىنا . | هاه  | منها   | مراد        | ں وال     | النفس | 1 |
| 444   |    |     |       |     |     |      |     |      |      |       |       |      |        |       |      |        | س.          | د النف    | إثبات |   |
| 444   |    |     | <br>  |     |     |      |     |      |      |       |       |      | زاج.   | ے بم  | ليسر | نفس    | ً<br>نُ الن | أدلَة أ   | بيان  |   |

القهارس القهارس

| ۲۹۰                   | إنَّ النفس ليس مجموع العناصر أو الأعضاء في البدن                    |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۱                   | إنّ النفس جوهر                                                      |
| ۲۹۲                   | إنّ معقولات النفس لا يمكن حصولها في آلة بدنية                       |
| ۲۹٤                   | إدراك النفس نفسها                                                   |
| ۲۹٤                   | كيفية انتساب الجسمانيات إلى النفس                                   |
| ۲۹۵                   | اقناعيات في تجرّد النفس والإدراك                                    |
| T9V                   | تبصرة في لميّة بيان الأدلّة المتنوّعة على المطلوب                   |
| التي لا يشكّ في أنــه | ● الفصل الثاني: فيما يظهر عن النفس من القوى النباتية وهي            |
| Y9A APY               | يشترك فيها الإنسان والحيوان الأعجم والنبات                          |
| Y9A                   | القوى النباتية وأصولها                                              |
|                       | القوّة الغاذية وخدّامها                                             |
|                       | القوّة النامية                                                      |
| ۳۰۰                   | القوّة المولّدة                                                     |
| ۳۰۱                   | سبب الموت                                                           |
| ۳۰۲                   | مناسبات القوى النباتية الثلاث                                       |
|                       | سبب توقّف التوليد والنموّ                                           |
| ۳۰۲                   | ارتباط القوى النباتية الثلاث بالنفس                                 |
| سي التي تنصدر عن      | <ul> <li>الفسط الشالث: في قبوى الحس والحركة الإرادية. وه</li> </ul> |
| ۳۰٥                   | نفس الإنسان، ولا يشكّ في أنَّها حاصلة لباتي الحيوانات               |
| ٣٠٥                   | مباديء الحركات الإرادية                                             |
|                       | الإدراك والشوق                                                      |
| ۲۰٥                   | الإجماع                                                             |
|                       | الفاعل المباشر                                                      |
| ۲۰۰۱                  | الحواسّا                                                            |
| ۳۰٦                   | الحواس الظاهرة                                                      |

| مدرکاته                                                      |             |
|--------------------------------------------------------------|-------------|
| ۳•۷                                                          |             |
| T•A                                                          |             |
| r•9                                                          | السمع       |
| ٣٠٩                                                          | البصر       |
| روج الشعاع في الإيصار ٣١٠                                    | نظرية خ     |
| اع والخروج والشرائط شرط للإبصار                              | إنّ الانطب  |
| ، بالعرض                                                     | فیما یری    |
| الباطنةا                                                     |             |
| مشترك                                                        |             |
| صوّرة                                                        |             |
| همة                                                          |             |
| خيلة                                                         |             |
| کرة                                                          |             |
| ىغايرته مع النفس                                             | _           |
| ر بعض الأمور المادّية مرهون بأمر مفارق٣١٦                    | إنّ صدور    |
| ، تحتاج في إدراك الصور الوهمية إلى آلة جسمانية               | إنّ النفس   |
| الرابسع: فسي القسوئ التسي لا تسعلمها حساصلة لغير الإنسبان من | • القسصل ا  |
|                                                              | لحيوانات اا |
| ناطقة قواهاناطقة قواها                                       |             |
| ملي ونسبها                                                   |             |
| مقل النظري                                                   |             |
| يولاني                                                       |             |
| ملكة                                                         | العقل بال   |
| FY. 1                                                        | 11. 12.11   |

٥.

| ۲۲۰                         | العقل المستفاد                                   |
|-----------------------------|--------------------------------------------------|
| ۲۲۱                         | إنّ جميع القوى تخدم العقل المستفاد               |
| ۲۲۱                         | إنّ القوى النباتية تخدم القوى الحبوانية          |
| ryy                         | تأثير القوى البدنية على النفس                    |
| rtt                         | إنَّ النفس أصل القوى                             |
| ۲۲۳                         | كيف تتعلّق بالبدن الواحد نفسان                   |
| معجزات والكرامات والآثـار   | ا الفصل الخامس: في المنامات والوحي والإلهام. وال |
| باتهم وكيفية ارتياضهم . ٣٢٤ | الغريبة الصادرة عن النفس. ودرجات العارفين ومقاه  |
| ry£                         | إثبات الاطلاع على المغيبات                       |
| TY0                         | ما رأت النفس في النوم                            |
| ۲۲۷                         | ما رأت النفس في اليقظة                           |
| rra                         | أسباب المنام الكاذب                              |
| רדו                         | تلقّى المغيبات في حالتي النوم واليقظة            |
| ۳۲۱                         | ما يرى النائم                                    |
| ۲۳۱                         | تأثير النفوس القوية في العالم وبيان علَّته       |
| ۲۳۳                         | إصابة العين والسحر                               |
| rrr                         | العلوم الخفيّة                                   |
| rre                         | المعجزات والكرامات                               |
| TTE                         | لميّة النبوة                                     |
| ۳۵                          | وجوب الثواب والعقاب                              |
| TO                          | وجوب العبادة المتكرّرة                           |
| ~~o                         | وجوب السنة والنبي                                |
| ***                         | عدم استنكار غرائب آثار العارفين عند العقلاء      |
| T7                          | درجات حركات العارفين                             |
| ΥA                          | ضمريات السلمك                                    |

| <b>ኖ٤•</b>  | ● الفصل السادس: في أبدية النفس وأحوالها بعد خراب البدن         |
|-------------|----------------------------------------------------------------|
| ۳٤٠         | إنّ النفس لا تفسد بفساد البدن                                  |
| ۳٤١         | إنَّ النفس لا تفسد بأمر آخر                                    |
| ۳٤١         | إنَّ النفس لا تفسد بفساد البدن بطريق آخر                       |
| ۳٤۲         | إنّ النفس لا تفسد بفساد أجزائها لأنّها بسيطة                   |
| ۲٤٣         | إنّ النفس لا تفسد بانعدام علّتها الفاعلية لأنّها لا تزول       |
| r£٣         | أبدية النفس                                                    |
| ree         | إنَّ إدراك النفس بعد مفارقة البدن أتمَّ وأفضل                  |
| <b>Γξο</b>  | الكمال العقلي للنفس الناطقة                                    |
| <b>ኖ</b> ጀአ | تفاريع الفضائل الخلقية                                         |
| <b>ኖ</b> ጀለ | في كمال النفس النطقية                                          |
| re9         | · أُقَسام تعلَّق النفس بالبدن بعد الموت                        |
| یکاتها ۲۵۲  | ● الفصل السابع: في إثبات النفوس السمائية وكيفية تصوّراتها وتحر |
| ۲۵۲         | إنّ حركة الفلك إرادية، ولها محرّك مريد أيضاً                   |
| ٠٠٠٠        | إنَّ النفس توجب تحرَّك الفلك                                   |
| ۲٥٤         | الغرض في حركة الفلك وأنّها ليس لأمر شخصي                       |
| ro£         | إنّ لكلّ فلك إرادة كلّية ثابتة عقلية                           |
|             | إنّ لكلّ فلك نفساً ناطقة                                       |
|             | إثبات لذَّة روحانية للغلك                                      |
|             |                                                                |
|             | A 10 . A 10                                                    |

#### لباب السادس

| في العقول وآثارها في العالم الجسماني والروحاني |                                                           |  |  |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--|--|
| ٣٥٩                                            | ا الفصل الأوَّل: في أنَّ العقل هو مصدر وجود النفوس كلَّها |  |  |
| 409                                            | إنَّ واجب الوجود ليس بعلَّة قريبة للنفس                   |  |  |
| 209                                            | الدِّ العرض السريمالة النفس                               |  |  |

| إنّ الجسم والنفس ليسا بعلّة للنفس                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| إنَّ العقل هو العلَّة القريبة للنفس٣٦٣                                                  |
| ● الفصل الثاني: في أنَّه لولا العقل لما خرجت النفوس في تعقَّلاتها من القوَّة إلى الفعل. |
| وأنَّ إليه مستند كمالها الذاتي                                                          |
| كلَّ شيء يخرج من القوَّة إلَّى الفعل، يحتاج إلى مخرج ٦٥                                 |
| إنَّ النفس يلزمها مخرج مجرّد كي تكون بالفعل                                             |
| إنَّ الأمر المخرج هو العقل لا النفس                                                     |
| كيفية الاتّصال بين النفس والعقل٧٣٣                                                      |
| إنَّ النفس تستعدُّ بالقوَّة الفكرية للاتَّصالى بالعقل المفارق                           |
| إنَّ الإدراكات الأوَّلية موهوبة من الفيض الإلهي                                         |
| إنَّ الأشغال البدنية يمنع النفس عن الاتَّصال بالأمر المفارق ٧٠٠                         |
| مراتب العقل الانساني وتوسيطه في الاتّصال                                                |
| ﴾ الفصل الثالث: في بيان إستناد ما                                                       |
| لا يتناهى من الحركات والحوادث إلى العقل٧١                                               |
| امتناع عدم تناهي القوّة بالمدّة٧١                                                       |
| امتناع عدم تناهي القوّة بالعدّة٣٧١                                                      |
| إنَّ القوى الجسمانية متناهية التحريك                                                    |
| في تناهى تحريك القوّة في الشدة٣٧٣                                                       |
| إنّ كلّ حركة غير متناهية تستندإلى العقل٣٧٣                                              |
| إنّ حركة ما لا يتناهى دورية                                                             |
| إنَّ الحركة الدورية ذاتية للـفلك ولا تـحتاج إلى عـلَّة زائـدة عـلى وجـود                |
| فلك                                                                                     |
| إنّ العقل لا يباشر حركة الفلك، بل بواسطة النفس ٧٧                                       |
| ﴾ الفصل الرابع: في كيفية كون العقل مصدراً للأجسام٧٩                                     |
| اختلاف الأحسام بالهيئات ٧٩٠                                                             |

| لا تفيد الهيئات المميّزة٧                                                | إنّ الأجسام                      |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| ، الهيولي بالصورة معاً ٥٨٠                                               | كيفية تقارن                      |
| 'يفيد جسماً آخر بل العقل يفيده                                           | إنّ الجسم لا                     |
| ببيان آخر ببيان آخر                                                      | تبيين المرام                     |
| جد الفلك قطّ                                                             | إنّ العقل يو.                    |
| باوي لا يوجد المحوي وهكذا بالعكس٣٨٢                                      | إنّ الفلك الح                    |
| ك الحاوي لا يوجد المحوي وهكذا بالعكس ٣٨٣                                 | إنّ نفس الفذ                     |
| علَّة معدَّة لا موجدة ٣٨٤                                                | إنّ الأجسام                      |
| <ul> <li>ن. في أن التشبّه بالعقل هو غاية الحركات السمائية ٣٨٥</li> </ul> | الفصل الخام                      |
| اك من حركاتهما                                                           | غرض الأفلا                       |
| يتحرّك لغرض مظنون ٢٨٦                                                    | إنّ الفلك لا                     |
| يتحرّك لأجل ما تحته                                                      | إنّ الفلك لا                     |
| يتحرّك لأمر غير معشوق                                                    | إنّ الفلك لا                     |
| يتحرّك لأمر معشوق                                                        | إنّ الفلك لا                     |
| يتحرّك للتشبّه بجرم فلكي آخر                                             | إنّ الفلك لا                     |
| يتحرّك للتشبّه بنفس فلكي آخر                                             | إنّ الفلك لا                     |
| يتحرّك للتشبّه بالواجب الوجود                                            | إنّ الفلك لا                     |
| حرّك للتشبّه بالعقل                                                      | إنّ الفلك يت                     |
| م السفلي من حركة السمائيات ٢٩٠                                           | ما ينفع العال                    |
| س: في بيان أنّ العقل يجب أن يكون حيًّا مدركاً لذاته ولغيره. وفسي         | <ul> <li>القصل الساد،</li> </ul> |
|                                                                          | كيفية ذلك اا                     |
| منى الإدراك                                                              | تمهيد في م                       |
| تدرك ذاتها                                                               | إنّ المادّة لا                   |
| رك ذاته وغيره                                                            | إنّ العقل يد.                    |
| ذاته بعقا غيره مالعكس                                                    | کا ٌ ما بعقا                     |

| ٩ |  | نهارس |
|---|--|-------|
| • |  | په رس |

| إنّ كمالات النفس كالعلم و الحياة تستند إلى العقل أيضاً ٣٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إنَّ العقل لا يتغيّر علمه ٢٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ● الفصل السابع: في بيان كثرة العقول. وجملة من الأحكام المتعلَّقة بها ٣٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| إنّ قاعدة الواحد تفيد كثرة العقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| أوضاع الكواكب وكثرة الأفلاك واختلاف حركاتها لا تحصل إلّا من عــقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| کئیرةکئیرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ما الله الله المادة إمكان الأشرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| إثبات أرباب الأنواع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| أُزلية العقول وأبديّتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| إنّ كمالات العقول حاصلة لها بالفعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الباب السابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| في واجب الوجود ووحدانيته ونعوت جلاله وكيفية فعله وعنايته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ● الفصل الأوّل: في إثبات واجب الوجود لذاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب ٤٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب . 2 قطريق الأوّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب 6 • 0<br>الطريق الأوّل 6 • 0<br>الطريق الثاني 4 • 0<br>الطريق الثالث 4 • 0<br>الطريق الرابع 6 • 0<br>الطريق الرابع 6 • 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب 6 • 3 الطريق الأوّل 6 • 6 الطريق الأوّل 6 • 6 الطريق الثاني. 4 • 8 الطريق الثالث 4 • 8 الطريق الرابع 6 • 8 الطريق الخامس 6 • 8 • 8 الطريق الخامس 6 • 8 • 8 الطريق السادس الطريق السادس 6 • 8 • 8 الطريق السادس 6 • 8 • 8 الطريق السادس 6 • 8 • 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب 6 · 8 الطريق الأوّل 6 · 0 الطريق الأوّل 7 · 0 الطريق الثاني 7 · 0 الطريق الثالث 7 · 0 الطريق الرابع 6 · 0 الطريق الرابع 6 · 0 الطريق الخامس 6 · 0 الطريق الخامس 6 · 0 الطريق السادس 6 · 0 الطريق السابع 6 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب 6 · 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الطرق العشرة في إثبات الواجب 6 · 8 الطريق الأوّل 6 · 0 الطريق الأوّل 7 · 0 الطريق الثاني 7 · 0 الطريق الثالث 7 · 0 الطريق الرابع 6 · 0 الطريق الرابع 6 · 0 الطريق الخامس 6 · 0 الطريق الخامس 6 · 0 الطريق السادس 6 · 0 الطريق السابع 6 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · 0 · |

| ٤١٣.  | ﴾ الفصل الثاني: في أنّ واجب الوجود واحد لا يقال على كثرة بوجه |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| ٤١٣.  | أدلّة توحيد واجب الوجود                                       |
|       | أحدهاأ                                                        |
| ٤١٣.  | انيها                                                         |
| ٤١٤ . | ثالثها                                                        |
| ٤١٤   | رابعها                                                        |
|       | خامسها                                                        |
| ٤١٥.  | سادسها                                                        |
| ٤١٦ . | يمتنع وجود الواجبين من نوع واحد أو أكثر                       |
|       | إذاكان الواجبان تحت نوع وأحد فالوجوب يكون عرضياً فيهما        |
| ٤١٧ . | يستحيل أن يكون في الوجود واجبان المجرّدان                     |
| ٤١٨.  | برهان آخر في المقام                                           |
| ٤١٩ . | إنّ وحدة العالم تدلّ على توحيد الواجب                         |
| ٤٢٣ . | ﴾ الفصل الثالث: في تنزيه واجب الوجود عمّا يجب تنزيهه عنه      |
| ٤٢٣ . | إنَّ الواجب لا يتشارك الموجودات في معنى جنسي أو نوعي          |
| ٤٢٣   | إنَّ الواجب ليس بمركّب                                        |
| ٤٢٤ . | إنَّ الواجب ليس بجسم                                          |
| ٤٢٤ . | إنَّ الواجب ليس مثل الصورة والهيولي، وليس بمتحيِّز            |
| ٤٢٥ . | إنَّ الواجب ليس بجوهر                                         |
|       | إنّ الواجب ليس له ولد                                         |
| ٤٢٥   | إنّ الواجب لا يحلّ في شيء                                     |
| £YO.  | إنَّ الواجب لا يتعيَّن بغيره                                  |
| ٤٢٥ . | ليس للواجب ضدّ أو ندّ ولا يتعلّق ببدن                         |
| ٤٢٥ . | إنّ الواجب لا ينعدم                                           |
| 117   | ليس للماجب صفة متقيّ ة في ذاته                                |

| <i>[</i> 77                          | إنّ الواجب ليس محلًّا للحوادث                              |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                      |                                                            |
|                                      | انّ الواجب لا يتركّب من وجوب ووج                           |
| ΑΥ.                                  | إنَّ الحقُّ إنِّية صرفة                                    |
| د من نعوت الجلال والإكرام ٢٩.        | <ul> <li>الفصل الرابع: فيما ينعت به واجب الوجو.</li> </ul> |
|                                      | نسبة الموجودات إلى واجب الوجود .                           |
|                                      | إنّ الواجب عقل وعاقل ومعقول                                |
|                                      | علم الواجب بالمعلول الأوّل                                 |
|                                      | علم الواجب بما سوى المعلول الأوّل.                         |
|                                      | إنَّ علم الواجب لا يكون بالانطباع                          |
| ۳۱                                   | إنَّ علم الواجب بما سواه يقيني                             |
|                                      | بيان فيمًا يدلُّ على علم الواجب وحيا                       |
|                                      | إرادة واجب الوجود                                          |
| .٣٢                                  | إنّ الواجب حكيم وجواد                                      |
|                                      | إنَّ الواجب غني وملك حقَّ                                  |
|                                      | أقسام إطلاقات الحقّ على الواجب                             |
|                                      | إنّ الواجب كمال مطلق وجمال محض                             |
| .Y£                                  | إنّ الواجب خير محض ومبتهج بذاته .                          |
| .re                                  | إنّ الواجب عاشق لذاته                                      |
| .ro                                  | الفرق بين العشق والشوق                                     |
| .٣٥                                  | كيف إنّا نعرف نعوت الواجب لذاته                            |
| اجب لذاته لا يوجب كثرة، لا بحسب تقوم | ﴾ الفصل الخامس: في تبيين كون صفات الو                      |
| هاها                                 | ذاته. ولا بحسب ما يتقرّر فيها بعد تقوّم                    |
|                                      | معرفة كيفية صفات الأشياء                                   |
| .TA                                  | معرفة صفات الواجب                                          |
| ذاته ۲۸                              |                                                            |

| ۲۹    | اعتبار الإضافة في فهم بعض الصفات                           |
|-------|------------------------------------------------------------|
| ۲۹    | معرفة الصفات السَّلبية والإضافية في الواجب وعدم حصرهما     |
| ٤٠    | ليس للواجب إسم                                             |
| ٤٠    | تحقيق في الأسماء التي تطلق على الواجب                      |
| ٤٢    | الفصل السادس: في كيفية فعل واجب الوجود وترتيب المسكنات عنه |
| ٤٢    | إنّ الصادر الأوّل هو العقل                                 |
| £¥    | إنّ الصادر الأوّل لا يكون عرضاً                            |
| ٤٢    | إنّ الصادر الأوّل لا يكون هو الهيولي                       |
| ٤٣    | لا يكون الصادر الأوّل هو الصورة                            |
| .£٣   | لا يكون الصادر الأوّل هو الجسم                             |
| ٤٣    | لا يكون الصادر الأوّل هو النفس                             |
| ٤٤    | إنّ العقل هو الصادر الأوّل                                 |
| ٤٤    | كيف يصدر عن العقل معلولان                                  |
| ٤٤    | الحيثيات الستّ في العقل الأوّلى                            |
| ۷٤٠   | كيفية صدور الأجرام السمائية عن المبدأ الأوّل               |
| ۸٤.   | لا يشير كلِّ اختلاف في المعلول إلى اختلاف في العلل         |
| ٤٩    | تفاوت العقول في الكمال والنقص                              |
| ٤٩    | انَّ العلَّة لا تنفصل من ذاته شيئاً حتى توجد المعلول       |
| .0 •  | دور انعكاس الأنوار والمحبّة والقهر في إيجاد تركيبات عجيبة  |
| ۰.۰.  | قاعدة إمكان الأشرف                                         |
| ۱ه.   | كيفية صدور المادّة والصورة                                 |
| ۱ه    | سلسلة الموجودات في مراتب الإيجاد                           |
| ٠ ٢٥. | لا يتقدّم على الزمان إلّا الواجب                           |
| ٥٤    | إنّ العالم بأسره حادث ذاتمي                                |
| ٥٥    | لسر لفعا الماحب غرض                                        |

القهارس ١٦٥

| ٤٥٦ | إنّ الواجب غاية جميع الموجودات                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
|     | سريان عشق الواجب في جميع الموجودات                                 |
|     | العشق يوجب حركة كلّ موجود                                          |
| ٤٥٩ | إنّ الواجب لا يحرّك شيئاً                                          |
| ٤٥٩ | كيف يعتبر الأثر والاختيار في الموجودات                             |
|     | ا الفصل السابع: فـي عـناية وأجب الوجــودبــمخلوقاته ورحــمته لهــم |
| ٤٦١ | ي إيجادهم                                                          |
| ٤٦١ | كيفية صدور النظام الأحسن والأتمّ عن الواجب                         |
| ٤٦١ | إنَّ عناية الواجب ليست بزائدة على ذاته                             |
| ٤٦٢ | لانظام أتمّ من هذا العالم                                          |
| ٣٢٤ | خلقة العظام والربط                                                 |
| 773 | خلقة الدماغ والنخاع                                                |
| ٤٦٤ | خلقة القلب والرئة                                                  |
| ٤٦٤ | خلقة الكبد وجهاز الدفع والتناسل                                    |
| ٤٦٥ | الأعضاء الرئيسة وخوادمها                                           |
|     | الكبد وخدّامه                                                      |
|     | الأنثيان وخدّامها                                                  |
|     | القلب وخدّامها                                                     |
|     | الرئة وخدًامها                                                     |
|     | الدماغ وخدّامه                                                     |
|     | أعضاء البدن                                                        |
|     | آثار عناية الواجب في صغار الحيوانات والنباتات                      |
|     | لدّية استقامة رأس الإنسان                                          |
|     | عنايته تعالى في الحوادث الجوية                                     |
| £VY | عنايته تعالى في حركة القرّة الى الفعل                              |

| ٤٧٢ |  |      |  |   |      |  |            |   |    |  |   |          |    |   | . •  | نير  | , ال | إم | جر  | ,   | / 1 3 | زلا | ٠  | ,   | فح  | ی        | مال      | <b>.</b> | ايت | عنا     |   |
|-----|--|------|--|---|------|--|------------|---|----|--|---|----------|----|---|------|------|------|----|-----|-----|-------|-----|----|-----|-----|----------|----------|----------|-----|---------|---|
| ٤٧٢ |  |      |  |   | <br> |  |            |   |    |  |   |          |    |   |      |      |      | ٦  | و   | نم  | Ji.   | باد | ب. | إ   | فح  | ی        | مال      | ه ت      | ايت | عنا     |   |
| ٤٧٣ |  |      |  |   | <br> |  |            |   |    |  |   |          |    |   | ٠. ' | يها  | , ف  | لی | ļ,  | ت   | يته   | نا  | ود | ٠   | إد  | او       |          | : ال     | لمة | عظ      | ì |
| ٤٧٤ |  |      |  |   | <br> |  |            |   | ٠. |  |   |          |    |   |      | ٠.   |      |    |     |     |       |     | ٠. | ال  | الع | ح        | سان      | 0 ;      | عدا | ر-      | ) |
| ٤٧٤ |  |      |  |   | <br> |  |            |   |    |  |   |          |    |   |      |      | ي    | اء | Į)  | ¥I  | ماء   | نظ  | ال | ي   | , ف | خا       | د1-      | نىر      | الث | بن      | ļ |
| ٤٧٥ |  |      |  |   | <br> |  |            | - |    |  |   |          |    |   |      |      | ٠.   |    |     | 4   | فيت   | قيا | -  | ,   | شرّ | JI       | ئي       | ق        | قير | ند      | ï |
| ٤٧٦ |  |      |  |   | <br> |  | ٠.         |   |    |  |   |          | نی | 6 | العو | ن با | سيّ  | نض | بمة | ، و | ير    | ÷   | مو | , ر | ٔسو | نیا      | بال      | نىر      | الث | ر<br>ن  | ! |
| ٤٧٦ |  |      |  |   | <br> |  | ٠.         |   |    |  |   |          |    |   |      |      |      |    | ٠.  | ٠.  | ىر    | , د | مز | و   | خا  | <u>.</u> | <b>Y</b> | الم      | الع | ڒؙ      | ļ |
| ٤٧٨ |  | <br> |  | - | <br> |  |            |   | ٠. |  | ٨ | <u>ج</u> | يو |   | ي لا | وي   | سا,  | ت  | الم | وا  | ب     | غال | 11 | ,   | ضر  | ٠        | الم      | ئىر      | الد | ر<br>رن | ļ |
| ٤٧٨ |  |      |  |   | <br> |  | . <b>.</b> |   |    |  |   | ,        | ۸. |   | Ė.   | لم   | ، ء  | ب  | غد  | اي  | برة   | ٠,  | 11 | ی   | i i | با       | ك        | ل ا      | أه  | ر<br>رن | Į |

### الاقتباسات القرآنية والحديثية

العصر، ۲: الإنسان في خسر / ۲۳ النور، ٤٠: و من لم يكن الله له نوراً فما له من نور / ۳۳۹ الاعراف، ١٥٦: و رحمة الله وسعت كلّ شيء / ٤٧٨. الشعراء، ٨٢: أن يغفر لي خطيئتي يومالدين / ٤٧٩ «فاسألك اللّهم... أن تنفعني بما علّمتني و أن تجعله يوم القيامة حجّة لي. لا عليّ»./ ٤٧٩

> **الأعلام** الدويراني، الإمام نجم الدين / ٧٢ العرضي، مؤيّد الدين / ٢٨٣

## الفهرس الجامع للموضوعات و المصطلحات

| الاجساد                             | (الألف)                            |
|-------------------------------------|------------------------------------|
| كيفيّة تكوّن الاجساد السبعة مـن     | الآن                               |
| الكبريت والزيبق / ٢٥٤               | الآن ووجوده / ١٥١                  |
| الاجسام                             | عدم وقوع الحركة في الآن / ٢٠٤      |
| الاجسمام الطسبيعية ومسقوماتها       | الأبد                              |
| وأحكامها / ٢٠٧                      | الابد / ١٥٣                        |
| الاجسام البسيطة وكيفياتها / ٢٢٤     | مسعني الدهسر والسرمسد والأزل       |
| اعتبار شعور مّا في الاجسام / ٢٥٢    | والابد / ١٥٣                       |
| كـــيفية كــون العــقل مــصدراً     | الابصار                            |
| للأجسام / ٣٧٩                       | نـــــظرية خــــــروج الشـــعاع في |
| اختلاف الاجسام بالهيئات / ٣٧٩       | الابصار / ٣١٠                      |
| إنَّ الاجســـام لا تــفيد الحــينات | إنّ الانسطباع والخسروج والشرائسط   |
| المميزة / ٣٧٩                       | شرط للإبصار / ٣١١                  |
| إنّ الاجــــام عــــلّة مـعدّة لا   | الاثر                              |
| موجدة / ٣٨٤                         | كسيف يسعتبر الاثمر والاخستيار في   |
| الاجماع                             | الموجودات / ٤٥٩                    |
| الاجماع/٣٠٥                         | الاجرام                            |
| الاحساس                             | إنَّ حــــركة الاجــرام الساويـــة |
| الاحساس / ۱۷۷                       | إرادية / ٢٧٠                       |
| الاختيار                            | كيفية صدور الاجرام السائية عـن     |
| كسيف ينعتبر الأثنر والاختيار في     | المبدأ الأوّل / ٤٤٧                |
| الموجودات / ٤٥٩                     | عسنايته تعالى في تحرّك الاجرام     |
| الاخلاق                             | النيرّة / ٤٧٢                      |
| الاخلاق وأصول الفضائل / ١٨٤         | الاجزاء ـــ الجزء                  |

إنّ المادّة لا تدرك ذاتها / ٣٩١ إنَّ العقل يدرك ذاته وغيره / ٣٩٢ الارادة إرادة واجب الوجود / ٤٣٢ 187/53/31 الحياة والارادة والقدرة / ١٨٣ إنّ حــركة الأجـرام الساويـة إرادية / ۲۷۰ الارادية / ١٩٦ مبادىء الحركات الارادية / ٣٠٥ الارض الارض / ۲۲۷ تحقيق في برودة الارض / ٢٢٦ طبقات الارض / ٢٣٣ إنّ الارض محدّبة / ٢٣٤ إنَّ الارض في وسط السهاء / ٢٣٥ إنَّ الأرض أصغر من السماء /٢٣٦ انَّ الارض لا تتحرُّك دورية / ٢٣٦ مقدار دورة كرة الارض / ٢٣٦ الك\_\_\_ائنات التي تحدث في الارض / ٢٤٦ الخسوف وأعظمية جرم الشمس من الارض / ۲۷۹ الازل الازل / ١٥٣ مبعني الدهير والسرميد والازل والأبد / ١٥٣ الاستحالة سب الاستحالة / ٢٢٨ الاستعداد

الادراك كـــــنة إدراك الجـــز نات المتغدَّة / ١٨١ إنّ النفس تحتاج في إدراك الصور الوهمية إلى آلة جسمانية / ٣١٧ الادراك هو حصول صورة الشيء عند المدرك / ۱۷۳ إنّ الادراك لا يك ون مالاضافة / ١٧٣ عــدم اشــتراط المغايرة في الادراك / ١٧٥ بان الاصطلاحات المتداولة في الادراك / ١٧٦ إنَّ الادراك يقال بالتشكيك على أفراده / ۱۸۰ اقىلناعيات فى تجسره النهس والادراك / ٢٩٥ في لمية بسيان الأدلَّة المستنوّعة عسلي المطلوب / ۲۹۷ الادراك والشوق / ٣٠٥ إنَّ العقل يجب أن يكون حيًّا مدركاً الادراك /ق ٣٩١ تهيد في معنى الادراك / ٣٩١ الادراكات الغير الانطباعية / ١٧١ الض\_\_\_ابط في الادراكات الانطباعية / ١٧٢ أقسام الادراكات / ١٧٧ إنّ الأدراكات الأوّلية موهوبة من

الفيض الإلمي / ٣٦٩

المقدلات / ١٨٩ اعتبار الاضافة في فهم بعض الصفات / ٤٣٩ انَ الادراكِ لا يك بالإضافة / ١٧٢ امتياز الاضافات / ١٨٧ الاعتدال الاعتدال الخريفي / ٢٧٤ الاعتدال الربيعي / ٢٧٤ الاعضاء الاعضاء الرئيسة وخوادمها / ٤٦٥ الاقترانيات الاقسترانسيات المسركبة مسن المتصلتين / ٤٩ الاقصة انصات المدكّة من منفصلتين / ٥١ الاقترانيات المركّبة من الحملية والمتصلة / ٥١ الاقترانيات المركبة من الحملية والمنفصلة / ٥١ الاقترانيات المركّبة من المتّصلة والمنفصلة / ٥٢ الاقوال الشارحة الأغـــــلاط الواردة في الاقـــوال الشارحة / ١٩ الاكبر الاكر / ١١ الالتزام الالتزام / ١٠ الإلم

الكيفيات الاستعدادية / ١٥٧ الاستقامة لمَّة استقامة رأس الانسان / ٤٧١ الإستقرار استقرار النتائج / ٥٨ الاستقراء تبصرة في الاستقراء / ٦٢ الاسطوانة الخيروط والاسطوانية والشكيل والخلقة / ١٥٥ الاسماء تحقيق في الاسماء التي تـطلق عـلى الراجب / ٤٤٠ الاشتقاق به الحمل الاشاف قاعدة إمكان الاشرف/- ٤٥٠ الاشعة الاشِّمة / ١٦٧ الاشكال ہے الشكل الاصوات ہالصوت الاصابة إصابة العين والسحر / ٣٣٣ الاصغر الاصغ / ٤١ الاضافة الاضافة / ١٣٦ الاضافة / ١٨٧ أقسام الاضافة / ١٨٨ الاضافة / ١٨٨ عسروض الاضافة على ساير

شرط للإبصار / ٣١١ الضابط في الإدراكات الانطباعية / ١٧٢ الانقلاب الانقلاب الشتوي / ٢٧٤ الانقلاب الصيفي / ٢٧٤ الاوج الاوج / ۲۷۷ الاوسط أوسط / ٤١ الاول 11.16 الاولوية بطلان الاولوية / ١٠٩ الايجاد سلسلة المسوجودات في مسراتب الانجاد / ٤٥١ الاين الاس / ١٩٠ الاين والمتي والوضع والجدة / ١٩٠ الاخلاق الاخلاق الرذيلة / ٣١٨ الاخلاق الفضيلية / ٣١٨ ارباب الانواع إثبات أرباب الانواع / ٣٩٨ الاسطوانة أسطوانية / ١٥٦ الاضغاث و الاحلام أصفات أحلام / ٣٢٦، ٣٢٩ الاعتدالان إنّ الانطباع والخروج والشرائط

اللّذة والالم / ١٨٢ الالهام المنامات والوحى والالهام / ٣٢٤ الامتناع الوجوب والإمكان والاستناع وسا يتعلّق بها / ١٠٥ الوجسوب والامتناع بالذات وبالفير / ١٠٧ الامكان إشارة إلى قاعدة إمكان الأشم ف / ٣٩٨ قاعدة إمكان الأشرف/ ٤٥٠ إنّ ثبوت الامكان لا يـلازم إمكـان الثبوت / ٧٢ الوجوب والامكان والاستناع وسا يتعلِّق بها / ۱۰۵ الفرق ببن الامكان الاستعدادي والذاتي / ١١٥ الامور الامور الاتَّفاقية / ١٢٩ تبصرة في الامور الاتَّفاقية / ١٢٩ البرهان على أنَّ الموادِّ الشلات من الامور الاعتبارية / ١٠٦ الامور العامّة للمفهومات كلّها / ٧٧ انّ صدور بعض الامور المادّية مرهون بأمر مفارق /٣١٦ الانثيان الانثيان وخدّامها / ٤٦٧ الانطباع

برد/ ۲٤۲ البرق البرق / ٢٤٣ حصدوث الرعصد والصرق والصاعقة / ٢٤٣ البرودة تحسقيق في حسرارة الهسواء وبرودتها / ۲۲۵ تحقيق في برودة الأرض / ٢٢٦ البرودة / ١٦٠ البر هان البرهان / ٦١ مبادئ البرهان / ٦١ أقسام البرهان / ٦٣ برهان إن / ٦٣ برهان لم / ٦٣ البسيط الجسيم البسيط والمركب / ٢١٨ الصر النصر / ٣٠٩ كيفية مدخلية انفعال البصر في مفهوم اللون / ١٦٥ البطء عدم اعتبار السرعة والبطء في تعريف الزمان / ١٤٩ السرعية والبطء في حيركة الشمس / ۲۷٦ السرعية والبيطء في حركة القبر / ۲۷۷

البعد

في الاعتدالين والانقلابين / ٢٧٤ الاين أدرُ المتحرُك / ٢٠٤ (ب) البارد الجسم الكثيف واللطيف والمقتصد، والحارّ الخفيف والبارد الثقيل / ٢٢٤ بارد ثقيل / ٢٧٤ البخار كرة البخار / ٢٣٣ المدن إنّ النفس ليس بحموع العناصر أو الأعضاء في البدن / ٢٩٠ أبدية النفس وأحوالها يبعد خيراب الدن / ٣٤٠ إنّ النصفس لا تصفيد بسفياد البدن / ٣٤٠ إنّ النفس لا تفسد يفساد البدن بطريق آخر / ٣٤١ إنّ إدراك النفس بعد مفارقة البدن أتمّ وأفضا / ٣٤٤ ليس للواجب ضدَّ أو ندَّ ولا يستعلَّق بيدن / ٤٣٥ الابدان. / ٣١٦ أعضاء البدن / ٤٦٨ البرج برج / ۲۷٤ اليروج / ۲۷٤ البرد

القهارس

التذكر البُعد التامّ / ١٤١ التذكّ / ١٧٦ البعد التام / ١٤٤ تناهى الجسم والابعاد / ٢٢١ الترادف الترادف والتباين / ١١ اللة / ١٦١ التسلسل اطال التسلسل / ١٢٠ البراهين على أيطال (ت) التمليل / ١٢٠ – ١٢٢ التالي التالي / ٢٦ التشخص الفرق بين التمزّ والتشخّص / ٩٢ التام الشيء مــالم يـتشخّص لم تاخ/ ۱۰۲ التأخ يوجد / ۱۲۸ التشكيك أقسام التقدّم والتأخّر / ١١١ سبق التبقدُم و التأخير الذاتي عبلي التواطئ والتشكيك / ١٠ إنّ الواحد مقول بالتشكيك على الزماني / ۱۱۳ أفراده / ٩٩ تبصرة في كيفية اعتبار التقدم والتأخّر في أجزاء الزمان / ١٤٨ التصديق إنَّ المسافة لا توجب التقدِّم والتأخِّر التصديق / ١٧٦.٩ رأسها/١٥١ المبادئ التصورية والتصديقية / ٩ التصؤر التباين أقسام التصوّر / ١٦ الترادف والتباين / ١١ التصور / ٩. ١٧٦ التجربة اكتساب التصورات / ١٦ التجربة والحدس يؤدّيان إلى معرفة المبادئ التصورية والتصديقية / ٩ السبب والعلَّة في الطبيعيات / ٢٤٩ التخلخل التضاد التضاد الحقيقي / ١٠٢ التــــخلخل والتكـــاثف داخلتان تحت التضاد / ٣٤ وأقسامها / ٢٣٢ التخلخل / ٢٣٢ التضايف التسطايف ليس بأعسم مدر التخيل التقابل / ١٠١ التخيّل / ١٧٧

تبصرة في كيفية اعتبار التقدم والتأخّر في أجزاء الزمان / ١٤٨ إنَّ المسافة لا توجب التقدُّم والتأخّر رأسها/١٥١ التكاثف التــــخلخل والتكـــاثف وأقسامها / ٢٣٢ التمنز الفرق بين التميّز والتشخّص / ٩٢ التناسخ التناسخ / ٣٥٠ التناسل خسلقة الكسبد وجسهاز الدفسع والتناسل / ٤٦٤ التناقض التناقض وأحكامه / ٣٦ التناقض في الموجّهات / ٣٢ التناقض في الشرطيات / ٣٤ التناهي عدم تناهى بعض الأجسام / ٧٢ إثبات محدّد الجهات من طريق تناهي الأبعاد / ٢٦٣ امتناع عدم تناهى القوة بالمدة / ٣٧١ امستناع عدم تناهى القوة بالعدّة / ٣٧١ في تسناهي تحسريك القوة في الشدة / ٣٧٣ إنَّ كلِّ حركة غير متناهية تستند إلى

العقل / ٣٧٣

أقسام التضايف / ١٨٩ التضمن التضمّن / ۱۰ التمريف لزوم تقديم الجنس على الفصل في التعريف / ١٧ التعقل أقسام التعقّل / ١٧٨ التعقّل الاجمالي / ١٧٨ التعقّل الانفعالي / ١٧٨ التعقّل التفصيلي / ١٧٨ التعقّل الفعلي / ١٧٨ كلِّ ما يعقل ذاته يعقل غيره وبالعكس / ٣٩٢ ے العقل التقامل التقامل وأقسامه / ١٠٠ عمومية عروض التقابل على الأشياء / ١٠١ إنّ التنافي بالذات ليس إلّا في تقابل التناقض / ١٠١ تقابل الايجاب والسلب / ١٠٠ التقدّم أقسام التقدّم والتأخّر / ١١١ الفسرق بين التقدم بالذات وبالطبع / ١١٢ أقسام التقدّم بالرتبة / ١١٢ معرفة التقدّم الحقيق / ١١٢ سبق التقدّم و التأخير الذاتي عيلي الزماني / ۱۱۳

فوائد الجدل / ٦٤ الجدة الحدة / ١٩١ الأين والمتي والوضع والجدة / ١٩٠ الجزء إبطال الجزء الذي لا يتجزأ / ٢٠٩ إسطال الاجهزاء التي لا تستجزأ بالفعل / ٢١١ الجزئي جزّني/١١ الجزئي والكلّي / ١١ كــــيفية أدراك الجـــ ثات المتغيّرة / ١٨١ الحزاف الجزاف / ١٣٠ إنَّ الجسم لا يقتضي الحركة / ١٩٩ مقومات الجسم الطبيعي / ٢٠٩ وأحكامه العامّة دون ما يختصّ بجسم جسم / ٢٠٩ الجسم الطبيعي و أجزاؤه / ٢٠٩ كلّ جسم يقبل الانفصال / ٢١٣ الجسم البسيط والمركّب / ٢١٨ لمَّية اقتضاء كلِّ جسم بوضع وشكل خاص / ۲۱۸ لا يكون للجسم مكانان / ٢٢٠ تناهى الجسم والأبعاد / ٢٢١ الجسم الكثيف واللطيف والمقتصد، والحارّ الخفيف والبارد الثقيل / ٢٢٤ استحالة الجهات المقابلة في جسم

التو اطة التداطئ والتشكيك /١٠ التوحيد أدلَّة توحيد واجب الوجود /٤١٣ إنَّ وحدة العالم تبدلٌ عبل تبوحيد الواجب / ٤١٩ الته ليد سبب توقف التوليد والنمو / ٣٠٢ (ث) الثابتات المتحكّرات والثابتات / ۲۷۲ جـــهة حـــركة المستحبرات والثابتات / ۲۷۲ الثبوت إنّ ثبوت الإمكان لا يبلازم إمكان الثبوت / ۷۲ الثقل الثقل / ١٦١ الثلج ثلج / ۲٤۲ الثواب وجوب الثواب والعقاب / ٣٣٥ الجاذبة الجاذبة / ۲۹۸ الحبل

حدوث الجبال وبيان منافعها / ٢٤٦

الجدل

الجدل / ٦٤

مبادئ الجدل / ٦٤

معنی جنسی أو نوعی / ٤٢٣ الجو استضاءة الحو / ٢٤٥ الحواد إنَّ الواجب حكيم وجواد / ٤٣٢ صفة الجواد / ٤٣٩ الجوهر الجوهر / ١٣١ انً الوجدود ليس من الحمولات العقلية الصرفة، وليس بجوهر ولا بعرض / ۸۱ الجموهر والعمرض وأحموالهما الكلَّة / ١٣١ تعريف الجوهر والعرض / ١٣١ تحقيق في أفراد الجوهر / ١٣٢ أقسام الجوهر / ١٣٥ قسم آخر للجوهر والعرض / ١٣٦ فيما لا يعتبر فيه من الكيفيات أنَّه كمال حدد / ١٥٤ إنكار الحركة في الكم والكيف والجوهر / ١٩٧ إنَّ النفس جوهر / ٢٩١ إنَّ الواجب ليس بجوهر / ٤٢٥ عدم جوهرية الألوان / ١٦٦ الجواهر المعدنية /٢٥٦ إثبات فلك الجوزهر / ٢٧٧ الجهة مادّة القضية وجهتها / ٢٤ الجهات إنّ الجـــهة لا تـــذهب إلى لا

١٦١/ ١٦١. إنَّ محدَّد الجمهات جسم طبيعي مستدر / ۲۹۳ إنَّ الحسم والنفس لسنا معلَّمَ للنفس / ٣٦١ إنَّ الجسم لا يفيد جسماً آخم بيل العقل يفيده / ٣٨١ إنّ الواجب ليس بجسم / ٤٢٤ لا يكسون الصادر الأوّل همو الجسم / ٤٤٣ الجسم / ١٣٥، ١٣٧ كيفية انتساب الجسمانيات إلى النفس / ۲۹۶ الجسم التعليمى الجسم التعليمي / ١٤١، ١٤٢ الحفاف الحفاف / ١٦١ الحمدة حمدة / ٢٤٢ الجنس الحنس وأقسامه / ١٣ لزرم تقديم الجنس على الفيصل في التعريف / ١٧ تحسقيق في الجسنس والفصل والنوع / ٩٦ الجنس / ١٤، ٩٤ جنس طبيعي / ١٥ جنس عقلي / ١٥ جنس منطقی / ۱۵ إنَّ الواجب لا يتشارك الموجودات في

17/5-115-الأغـــــلاط الواردة في الاقــــوال الشارحة / ١٩ التجربة والحدس يؤديان إلى معرفة السبب والعلَّة في الطبيعيات / ٢٤٩ الحدس بؤدّي إلى أنّ بعض الأسباب يحتاج إلى انتضام قوى روحانية للسسة / ٢٥٠ الحدّ الماهوي والمفهومي / ١٧ الحدّ الناقص / ١٧ أغلاط الحدّ والرسم / ٢٠ الحدوث تعريف الحدوث والقدم / ١١١ الحدوث الزماني / ١١١ الحدوث الذاتي / ١١١ إنَّ افستقار الشيء إلى الواجب ليس بالحدوث / ١١٤ الحرارة الحارة / ١٥٩ الحرف الحرف/ ١٦٤ المسموعات، وهمي الأصوات والحروف / ١٦٢ كسيف أنّ الزمان هو سقدار للحركة / ١٤٩/ تقدّر الزمان بالحركة / ١٥٢ الحركة / ١٩٢ الحركة / ١٣٦، ١٤٩ تعريف الحركة / ١٩٢ إنَّ الحركة كيال أوِّل لما بالقوَّة / ١٩٣

نيامة / ٢٦٠ ثبوت الجهات / ٢٦٠ استحالة الجهات المقابلة في جسم واحد / ۲۹۱ معرفة الجهات الغبر الطبيعية والطبيعية / ٢٦٩ اثـــات المــحدُّد للـجهات وذكـر لوازمه /۲۲۰ (z) الحادث كاً حادث مسبوق بمادة وقوة تحملها / ١١٥ انّ العالم بأسره حادث ذاتي / ٤٥٤ الحاز الجسم الكثيف واللطيف والمقتصد. والحارّ الخفيف والبارد الثقيل / ٢٢٤ حارٌ خفيف / ٢٢٤ الحال الحال والملكة / ١٧٠ الحجر تكميون الحمجارة والنموشادر والملح / ٢٥٦ العجة الحجّة / ١٠ الحذ الحدّ وأقسامه / ١٦ إشكال في الحدّ والإجابة عنه /١٦ أغلاط الحدّ / ١٩

حدّ تامُ /١٦

إنّ حركة الفلك إرادية، ولما محرّك م بدأيضاً / ٣٥٢ إنَّ كلَّ حركة غير متناهية تستندإلي العقل / ٣٧٣ أنَّ حركة ما لا يتناهى دورية / ٣٧٥ إنّ الحركة الدورية ذاتية للفلك ولا تحستاج إلى عسلة زائدة عملي وجود الفلك / ٢٧٦ ما ينفع العالم السفلي من حركة السائيات / ٣٩٠ العشيق يوجب حركة كيل موجود / ٤٥٩ الحركة الارادية والطبيعية / ١٩٦ الحركة الاينية والوضعية / ١٩٦ إنَّ الحركة الطبيعية هي الحركة المتقمة / ٢٠٤ الحركة القسرية والعرضية /١٩٦ الحركة الكتبة والكيفية / ١٩٧ إنّ الحـــركة المستديرة ليست طبعة / ٢٠٥ إنّ الحسركة الطبيعية هي الحركة المستقيمة / ٢٠٤ مبادىء الحركات الإرادية / ٣٠٥ بيان إستناد ما لا يتناهى من الحركات والحوادث إلى العقل / ٣٧١ إنَّ التشبُّه بالعقل هو غاية الحركات السمائية / ٣٨٥ أوضاع الكواكب وكبثرة الأفبلاك واختلاف حركاتها لاتحصل إلا من عقول كثيرة / ٣٩٧

متعلِّقات الحركة / ١٩٣ عدم انقسام الحركة، أي بيان الحركة التوسّطية / ١٩٤ الحركة القطعية / ١٩٥ أقسام الحركة / ١٩٦ انكسار الحركة في الكمة والكيف والجد / ١٩٧/ الحركة المستدرة والمستقيمة، والسريعة والبطئية / ١٩٨ الحركة التي واحدة بالشخص / ١٩٨ الحركة التي واحدة بالنوع / ١٩٩ إنَّ الحركة والسكون ليسا من ذاتيات الشيء / ١٩٩ إنَّ الجسم لا يقتضي الحركة / ١٩٩ إبطال الحركة القسرية / ٢٠٢ عدم وقوع الحركة في الآن / ٢٠٤ لا يمكسن وقسوع حبركة لا أسرع منيا / ٢٠٤ لس لحـــدد الحــهات حــ كة مستقيمة / ٢٦٧ إنّ حـــ كة الأجـام الساويـة ارادية / ۲۷۰ تحقيق في الحركة المستديرة والمستقيمة في الأفلاك / ٢٧٠ السرعية والبيطء في حيركة الشمس / ۲۷٦ السرعسية والبسطء في حسركة القم / ۲۷۷ قــــوى الحسّ والحـــركة الإرادية / ٣٠٥

القهارس

الحكيم انَ القصوى الجسمانية مستناهية التحالف / ٣٧٢ انَّ الواجب حكيم وجواد / ٤٣٢ إنّ الأرض لا تتحرّ ك دورية / ٢٣٦ الحمل الحمل بالمواطاة والاشتقاق / ١٢ أبرُ المتحرِّكُ / ٢٠٤ إنّ الواجب لا يحر ك شيئاً / 209 الاقترانيات المركّبة من الحملية والمتصلة / ٥١ الحزن الاقترانيات إلى كُنة من الحملية الغضب والفزع والحزن والهمّ / ١٨٥ والمنفصلة / ٥١ الحش سوء اعتبار الحمل / ٦٨ قييب في الحسّ والحيس كة الحياة الارادية / ٣٠٥ الحياة / ١٨٣ الحس المشترك / ٣١٢ سان فيها يبدل عيلى عيلم الواجب فيما ليس من شأنه أن يحسّ بالحسّ الظاهر من أنواع الكيف / ١٧٠ وحياته / ٤٣١ الحياة والإرادة والقدرة / ١٨٣ الحس المشترك /٣١٢ انّ كالات النفس كالعلم و الحياة الحواش /٣٠٦ نستند إلى العقل أيضاً / ٣٩٤ الحواس الظاهرة / ٣٠٦ الحيل الهندسية الحواس الباطنة / ٣١٢ الحيل الهندسية / ٣٣٣ الحضيض الحضيض / ٢٧٧ الحيه ان المواليد الشلاث، المعدن والنبات الحفظ والحبوان / ۲۵۲ الحفظ / ١٧٦ تكون الحبوان / ٢٥٧ الحة آثار عناية الواجب في صغار انُّ الحقِّ انَّية صرفة / ٢٨ إنّ الواجب غني وملك حقّ / ٤٣٣ الحيوانات والنياتات / ٤٧٠ أقسام إطلاقات الحق على الحبة / ٢٤٣ الواجب / ٤٣٣ الخسوف الخسوف وأعظمية جرم الشمس من الحقد الحقد وأسابه / ١٨٦ الأخر/ ٢٧٩ الحكمة الخط الخط / ١٤١ الحكمة / ١٨٤ ٨٤٢

الخطِّ المستقيم / ١٥٥ (4) الخط التعليمي / ١٤٢ الدائرة الكرة والدائرة / ١٥٥ الخط المستقيم / ١٥٥ الدائرة / ١٥٥ الخطابة الخطابة / ٦٥ الدافعة الدافعة / ٣٠٠ مبادئ الخطابة / ٦٥ خسلقة الكسبد وجسهاز الدفسع فوائد الخطابة / ٦٦ والتناسل / ٤٦٤ الخفة الخفّة / ١٦١ دعوة الكواكب الخلأ دعوة الكواكب/ ٢٣٣ اثبات الخلأ / ٧٠ **ZMAN** الدلالات وأقسامها / ١٠ طلان الخلأ / ٢٢١ بسراهسين عسلي إبسطال الدليل دلل./٦٢ الخلأ/ ٢٢١-٣٢٢ الدماغ الخلف خلقة الدماغ والنخاع / ٤٦٣ الفرق بين الخلف والمستقيم / ٥٦ الدماغ وخدّامه / ٤٦٧ الخلق الدو لابية الخلق / ١٨٤ دولاسة / ۲۷۳ الخلقة الخيروط والأسطوانية والشكيل الدهر مسعنى الدهسر والسرمسد والأزل والخلقة / ١٥٥ والأبد/١٥٣ الخيال الخيال / ٣١٢ الخير (٤) الذاتي الخم / ١٨٢، ٢٣٤ الذاتبي والعرضي وأقسامهما / ١٢ النيل والكمال والخير / ١٨٢ إنَّ الواجب خير محض ومبتهج الفرق بين الإمكان الاستعدادي مذاته / ٤٣٤ والذاتي / ١١٥ الذاكرة إنّ الشرّ بالقياس هو خير، ومقضيّ بالعرض / 273 القوّة الذاكرة / ٣١٤

الفهارس

الرسم وأقسامه / ١٨ الذكاء أغلاط الحدّ والرسم / ٢٠ الذكاء / ١٧٧ معنى العقل والذهن والذكاء / ١٧٦ الرطوبة الرطوية / ١٦٠ الرطب والباسي / ٢٢٤ الذكر / ١٧٦ الذنب تحصيقيق في يصبوسة النار ورطوبتها / ۲۲٦ ذنب / ۲٤٣، ۲۷۷ الرعد حيسيدوث الشهياب وذوات الاذناب / ٢٤٣ حـــدوث الرعــد والعرق والصاعقة / ٢٤٣ الذوق الذوق / ٣٠٧ الروح الروح / ١٣٥ الذمن الروح ومغايرته مع النفس / ٣١٥ الذهن / ١٧٧ الروحاني / ١٣٥ معنى العقل والذهن والذكاء / ١٧٦ الروية الذوابة عدم اشتراط الرويّة في الغاية / ١٢٩ الذؤالة / ٢٤٣ الريح حدوث الريح والزوابع / ٢٤٣ (ر) الرئة خلقة القلب والرئة / ٤٦٤ (ز) الزلزلة الرئة وخدّامها / ٤٦٧ الرأس حدوث الزلزلة / ٢٤٧ الرأس / ۲۷۷ الزمان الزمان / ١٣٧ الربط خلقة العظام والربط / ٤٦٣ الكيمية غيير القارة وهي الزمان / ١٤٧ الرحوية الزمان وكيفية افتراضه / ١٤٧ الرحوية / ٢٧٣ تنبيه في ماهية الزمان وإنّيته / ١٤٨ تبمرة في كيفية اعتبار التقدم صفة الرحيم / ٤٣٩ والتأخّر في أجزاء الزمان / ١٤٨ الرسم

السحاب حسدوث السيحاب والنزولات 127/221 السحا إصابة المن والسحر / ٣٢٣ السرعة عدم اعتبار السرعة والبطء في تعريف الزمان / ١٤٩ السيرعة والبيط، في حركة الشمس / ۲۷٦ السرعة والبطء في حركة القم / ۲۷۷ السر مد مبعني الدهبر والبير مد والأزل والأبد / ١٥٣ السطح استواء السطح / ١٥٥ السكون إنَّ الحركة والسكون ليسا من ذاتيات الشيء / ١٩٩ السكن / ٢٠٤ السله ك ضروريات السلوك / ٣٣٨ السماء إنَّ الأرض في وسط السماء / ٢٣٥ انّ الأرض أصغر من السماء / ٢٣٦ لمَّة زرقة السماء / ٢٤٥ عظمة السماوات وعنايته تعالى فها / ٤٧٣ السمع

عدم اعتبار السرعة والبطء في تعريف الزمان / ١٤٩ كتبف أنَّ الزامان هي متدار للحركة / ١٤٩ ليس للزمان مبدأ زماني ومقطع زمانی / ۱۵۰ إنَّ الزمان ليس بواجب لذاته / ١٥٠ تقدر الزمان بالحركة / ١٥٢ انً عسلَّة الزمسان لا تستع في الزمان / ۱۵۲ لا يستقدّم عسلى الزمان إلّا الواجب / ٤٥٢ الزوابع حدوث الربح والزوابع / ٢٤٣ الزوابع / ۲٤۳ الزيبق تكوّن الكبريت والزيبق / ٢٥٤ كنفئة تكون الأجساد السبعة من الكبريت والزبيق / ٢٥٤ (w) السائل سائل / ٦٤ السالية السالبة الجزئية / ٢٢ السالية الكلّية / ٢٢ تأدّى السبب إلى المسبّب / ١٢٨ التجربة والحدس يؤديان إلى معرفة

السبب والعلَّة في الطبيعيات / ٢٤٩

أقسام الشرطيات المنفصلة / ٢٨ الشعاع إنّ الشعاع غير اللون / ١٦٧ نــــظرية خــــروج الشــعاع في الابصار / ٣١٠ الشعر الشعر / ٦٦ مبادئ الشعر /٦٦ الشكاك السلوك مع الشكَّاك والمتعنَّت / ١٧٩ الشكل المنطقى الشكل / ٤١ ضروب الشكل الاوّل / ٤٢ ختلطات الشكل الاول / ٢٢ ضروب الشكل الثالث / ٤٦ اثبات الشكل الثالث / ٤٦ ضروب الشكل الثاني / ٤٤ إثبات الشكل الثاني / ٤٥ ضروب الشكل الرابع / ٤٧ إثبات الشكل الرابع / ٤٨ عدد ضروب الاشكال / ٤٢ الشكل الهندسي الشكل / ١٥٦/ الخروط والأسطوانية والشكيل والخلقة / ١٥٥ افتراق اللون عن الشكل / ١٦٦ لمّية اقتضاء كلّ جسير بوضع وشكل خاص /۲۱۸ إنّ الشكل الطبيعي هو الكرة / ٢٢٠

السمع / ٣٠٩ وجوب السنّة والنبي / ٣٣٥ السر / ۲۹ معرفة السور في الشرطيات / ٢٩ (ش) شبهة جذر الاصم کلٌ کلامی کاذب / ۷٤ الشحاعة الشحاعة / ١٨٤ الشر إنَّ الشـــرُّ داخــل في القــضاء الإلمي / ٤٧٤ تحقيق في الشر وحقيقيته / ٤٧٥ إنّ الشرّ بالقياس هو خير، ومقضيّ بالعرض /٤٧٦ إنَّ العالم لا يخلو من شرَّ / ٤٧٦ إنّ الشرّ الحض والغالب والمتساوى لا يوجد / ٤٧٨ الشرط الشرط / ١٢٧ كممينية معرفة الحمصورات في الشرطيات / ٢٧ معرفة السور في الشرطيات / ٢٩ التناقض في الشرطيات / ٣٤ عكس النقيض في الشرطيات / ٣٨ القيسياس الاقستراني مسن الشرطيات / ٤٩ الشيئية والوجبود مترادفان معنی ً / ۸۰ (ص) الصادر أنَّ الصادر الأوَّل هو العقل / ٤٤٢ انّ الصادر الأوّل لا يكر ن عرضاً / ٤٤٢ إنّ الصادر الأوّل لا يكون هو الهيولي / ٤٤٢ لا يكـــون الصادر الأوّل هــو الصورة / ٤٤٣ لا يكـــون الصادر الأوّل هـو الجسم / ٤٤٣ لا مكيون الصادر الأوّل هي النفس / ٤٤٢ إنّ العقل هو الصادر الأوّل / ٤٤٤ كيفية صدور المادّة والصورة / ٤٥١ الصاعقة حـــدوث الرعــد والعرق والصاعقة / ٢٤٣ الصانع وحدة صانع العالم / ٤٧٤ الصحة الصبحة والمسرض وسيائر الكيفيات / ١٨٤ الصدق الصدق / ١٧٦ الصدي الصدى / ١٦٣

الشق / ٣٠٨ الشمس السرعية والسطء في حركة الشمس / ٢٧٦ الخسوف وأعظمية جرم الشمس من الأرض / ٢٧٩ الشميسات حدوث الشُمسات والنيازك / ٢٤٥ الشوق الادراك والشوق / ٣٠٥ الفرق بين العشق والشوق / ٤٣٥ الشهاب حـــدوث الشــهاب وذرات الأذناب / ٢٤٣ إنَّ الوجود هو نفس كون الشيء وإلَّا يتسلسل / ۸۰ إنَّ الوجود والشيء من المعقولات الثانية / ٨٢ الشيء ما لم يجب لم يوجد / ١٠٨ إنَّ افتقار الشميء إلى الواجب ليس بالحدوث / ۱۱۶ الشهريء مسالم يستشخّص لم يوجد / ۱۲۸ تفريع في أقسام حصول شيء لئىء / ١٧٤ كنفية تأثير الاشياء وتفاعلها / ٢٣٨ الشيئية الشيئية وكبيفية أعميتها على الوجود / ٧٩

الفهارس

وبالعكس / ٢١٧ كيفية حبلول الصورة والمقدار في الحيولي / ٢١٨ كبيفية تهارن الحيولي بالصورة TA. / 100 إنّ الواجب ليس مسئل الصورة والهيولي، وليس متحرِّز / ٤٢٤ لا يكـــون الصادر الأوّل هــو الصورة / ٤٤٣ كيفية صدور المادّة والصورة / ٤٥١ (ض) الضباب الضباب / ٢٤٢ الضدّان / ١٠٠ ليس للواجب ضدّ أو ندّ ولا يتعلّق. ببدن / ٤٢٥ الضرب الضرب / ٤١ الضرورى الضروري / ۱۰۵ الضوء الضرء / ١٦٧ حقيقة الضوء وأقسامه / ١٦٨ إنّ الضوء لا يكون في الكيفيّات المختصة بالكم / ١٦٩ المسبحرات، وهسمي الألوان والاضواء / ١٦٥

الصفء الصغري / ٤١ الصفات مع فة كيفية صفات الأشياء / ٤٣٧ معرفة صفات الواجب / ٤٣٨ انّ صفات الواجب ليست مزائدة على ذاته / ٤٣٨ اعتبار الإضافة في فهم بعض الصفات / ٤٣٩ معرفة الصفات السلبية والإضافية في الواجب وعدم حصرهما / 279 الصقيع صقيم / ٢٤٢ الصنائع الخمس الصنائع الخمس / ٦٦ الصوت الصدت / ١٦٣ المسموعات، وهمى الاصموات والحروف / ١٦٢ الصورة الصورة / ١٣١،١٢٧، ١٣٧ انٌ الحصول لا تصنعرٌ ي عدر الصورة / ٢١٤ براهين على عدم تعرّى الهيولي عن الصورة / ٢١٥-٢١٥ إنّ الصيورة لا تستجرّد عين 117/114 الصورة النوعية / ٢١٧ إثبات الصورة النوعية /٢١٦ إنَّ الحيولي لا تكون عبلَّة للصورة

إنّ العالم بأسره حادث ذاتي / ٤٥٤ إنَّ العالم لا يخلو من شرَّ / ٤٧٦ العام وأحكامه العامّة دون ما يحتصّ بجسم جسم/۲۰۹ العبادة وجوب العبادة المتكررة / ٣٣٥ المدد العدد / ۱۳۷ العدد، أي الكمّ المنفصل / ١٤٤ انحصار الكيم المنفصل في 155/22-11 عرضية العدد والوحدة / ١٤٥ الوحدة والكثرة المعتبرتان في العدد / ١٤٦ المقادير والاعداد التني ينعثها جميعها كونها كمّية قارّة الذات / ١٤١ - الكمّ المنفصل العدم الوجيود والعيدم وأحكامها وأقسامها / ٧٩ الملكة والعدم المشهوري / ١٠٣ تعدُّد الاعدام وتمرُّها في الذهن / ٨٥ العدم والملكة / ١٠٠ العرض إنَّ الوجدود ليس من الحمولات العقلية الصرفة، وليس بجوهر ولا بعرض / ۸۱ الوجود بالذات وبالعرض / ٨٣ الجموهر والعمرض وأحموالهما

(de) الطبيعة إنَّ المسميِّز يوجب تكثَّر الطبيعة الكلّبة / ٩١ الحركة الارادية والطبيعية / ١٩٦ الأجسسام الطسيعية ومسقوماتها وأحكامها / ٢٠٧ الطأ الطل / ۲٤۲ الطلسم الطلسمات / ٢٣٢ (ظ) الظلمة الظلمة / ١٦٨ (3) المادة العادة / ١٣٠ العارف عدم استنكار غرائب آثار العارفين عند العقلاء / ٣٣٦ درجات حركات العارفين / ٣٢٤. 227 العاقل إنّ الواجب عـــــقل وعـــاقل

ومعقول / ٤٢٩

الواجب / ٤١٩

إنَّ وحدة العالم تدلُّ على تـوحيد

العالم

المظام

خلقة العظام والربط / ٤٦٣ المفة الدفّة / ١٨٤ العقاب وجوب الثواب والعقاب / ٣٣٥ العقل العقل / ١٣٥، ٣١٨ معنى العقل والذهن والذكاء / ١٧٦ العقل العملي ونسيها / ٣١٨ مراتب العقل النظري / ٣١٩ العقل الهيولاني / ٣١٩ العقل بالملكة / ٣١٩ العقل بالفعل / ٣٢٠ العقل المستفاد / ٣٢٠ إنَّ العقل هو مصدر وجود النفوس كلِّها / ٣٥٩ إنَّ العسقل هـ والعسلَّة القر يبة للنقس / ٣٦٣ لولا العقل لما خرجت النفوس في تعقّلاتها من القوّة إلى الفعل / ٣٦٥ إنّ الأمسر الخسرج همو العقل لا النفس / ٣٦٦ كهفية الاتهال بين النفس والعقل / ٣٦٧ مراتب العقل الانساني وتموسيطه في الاتصال/٢٧٠ بيان إستناد ما لا يتناهى من الحركات والحوادث إلى العقل/ ٣٧١ إنَّ كلِّ حركة غير متناهية تستندإلي العقل / ٣٧٣

الكلّة / ١٣١ تعريف الجوهر والعرض / ١٣١ تحقيق في العرض / ١٣٢ قيام العرض بالعرض / ١٣٤ أقسام العرض / ١٣٥ قسم آخر للجوهر والعرض / ١٣٦ إنّ العرض ليس بعلَّة للنفس / ٣٥٩ العرض / ١٣١ إنّ الصــادر الأوّل لا يكــون ع ضاً / ٤٤٢ عرض خاص / ١٤ عرض عام / ۱۲، ۱۶ يجب أن تكون الخواص والاعراض المعرّفة للشيء بيّنة له / ١٩ عدم انتقال الاعراض / ١٣٢ أقسسام الاعسراض الوجيودية والاعتبارية / ١٣٩ العرضي الذاتي والعرضي وأقسامهما / ١٢ الحركة القسرية والعرضية /١٩٦ العزائم العزائم / ٣٣٣ المشق الغرق بين العشق والشوق / ٤٣٥ سريان عشق الواجب في جميع الموجودات / ٤٥٧ العشيق يبوجب حبركة كبل ا موجود / ٤٥٩ إنَّ الواجب عاشق لذاته / ٤٣٤

العقل الهيولاني / ٣١٩ إنَّ جـــيع القــوى تخــدم العــقل المستفاد / ۳۲۱ إنّ النفس تستعد بالقوّة الفكيرية للاتّصال بالعقل المفارق / ٣٦٨ الكلِّي الحقيق والمنطق والعقلي / ١٥ العقول وآثارها في العالم الجسماني والروحاني / ٣٥٧ بيان كثرة العقول، وجملة من الأحكام المتعلَّقة بها / ٣٩٦ إنّ قاعدة الواحد تفيد كثرة العقول / ٣٩٦ أوضاع الكواكب وكثرة الأفلاك واختلاف حركاتها لاتحصل إلا من عقول كثيرة / ٣٩٧ أزلية العقول وأبديّتها / ٤٠٠ إنّ كسالات العقول حاصلة لها بالفعل / ٤٠٠٤ تمنفاوت العسقول في الكسال والنقص / ٤٤٩ المكس العكس / ٢٥ عكس السوالب / ٣٦ عكس الشرطيات / ٣٧ العكس المستوى / ٣٥ عكس الموجيات / ٣٥ عكس النقيض / ٣٧ عكس النقيض في الموجّهات / ٣٨ عكس النقيض في الشرطيات / ٣٨ إيهام العكس / ٦٨

إنّ العقل لا يباشر حركة الفلك، بل بوابطة النفس / ٣٧٧ كصفة كون العيقل مصدراً للأجسام / ٢٧٩ إنّ الجسم لا يفيد جسماً آخبر بل العقل يفيده / ٣٨١ إنَّ العقل يوجد الفلك قطِّ / ٢٨٢ إنَّ التشبُّه بالعقل هو غاية الحركات السمائية / ٣٨٥ إنّ الفـــلك يـــتحرّك للــتشبّه بالعقل / ٣٨٩ سان أنَّ العقل بحب أن بكون حسَّاً مدركاً لذاته ولغيره، وفسى كييفية ذلك الادراك / ۲۹۱ إنَّ العقل يدرك ذاته وغيره / ٣٩٢ إنّ كمالات النفس كالعلم و الحياة تستند إلى العقل أيضاً / ٣٩٤ انّ العقل لا يتغيّر علمه / ٣٩٥ انّ الواجب عــــقل وعــاقل ومعقول / ٤٢٩ إنّ الصادر الأوّل هو العقل / ٤٤٢ إنَّ العقل هو الصادر الأوَّل / ٤٤٤ كسيف يستصدر عن العقل معلو لان / ٤٤٤ 18:1. / 333 العقل بالفعل / ٣٢٠ العقل بالفعل / ٣٢٠

العقل بالملكة / ٣٢٠

العقل المستفاد / ٣٢٠

تقدّم العلَّة على المعلول / ١١٦ معنى تأثير العلَّة في المعلول حال رجوده / ۱۱۹ تحقيق في علَّة عدم الشيء / ١٢٠ إنَّ كِـلِّ عِـلَّة مِـركَّبة مِـعلولها مرکّب / ۱۲۶ إنَّ العلَّة الفاعلة لشيء لا تكون علَّة قابلة له / ١٢٦ عسدم تسماوي وجمود العملة والمعلول / ١٢٦ العلَّة الناقصة وأقسامها / ١٢٧ العلَّة الغائمة / ١٢٩ إنّ عـــلّة الزمــان لا تــقع في الزمان / ١٥٢ إنَّ الهيولي لا تكبون عبلَّة للبصورة وبالعكس / ٢١٧ التجربة والحدس يؤديان إلى معرفة السبب والعلَّة في الطبيعيات / ٢٤٩ إنَّ العقل هو العلَّة القريبة للنفس / ٣٦٣ إنَّ الحركة الدورية ذاتية للـفلك ولا تحستاج إلى عسلّة زاندة عملي وجمود الفلك / ٢٧٦ إنّ الأجسام عسلّة معدّة لا موجدة / ٣٨٤ أنَّ العلَّة لا تنفصل من ذاته شيئاً حتى توجد المعلول / ٤٤٩ إنَّ العلَّة الفاعلة لشيء لا تكون علَّة قالمة لد / ١٢٦ إنّ مـــعلول الشيء لا يكــون

العلم (ضدّ الجهل) معاني العلم / ١٧٦ عدم انقسام العلم / ١٨٠ تغيير العلم بتغير المعلوم / ١٧٥ إنّ كمالات النفس كمالعلم و الحمياة تستند إلى العقل أيضاً / ٣٩٤ علم الواجب بالمعلول الأوّل / ٤٢٩ عملم الواجب بما سوى المعلول الأذل / ٢٠١ بالانطباع / ٤٣٠ يقيني / ٤٣١ بيان فيها يبدل عملي عملم الواجب وحباته / 271 إنَّ العقل لا يتغيَّر علمه / ٣٩٥ علم الارثماطيقي /١٤٦، ١٥٧ علم الخواص / ٣٣٣ علم الخواص / ٣٣٣ علم المناظر / ٣١٠، ٣١١ علم المناظر / ٣١٠. ٣١١ علم الهيئة / ٢٤٥. ٢٨٢ العلوم الخفيّة / ٣٣٣ الملّة احتياج الممكن إلى العلَّة / ١٠٨ إنَّ المصكن عستاج إلى العسلَّة في البقاء / ١١٠ العلَّة والمعلول ومباحثهما /١١٦ تعريف العلَّة وأقسامها / ١١٦

تحقيق في الهـيئات الغـير العـامّة في العناصر / ٢٢٨ إنّ حركة العناصر إلى أمكنتها ليست ىقسىرىة / ۲۲۸ انقلاب العناصر / ٢٣٠ طبقات العناصر الأربعة / ٢٣٢ الكائنات التي حدوثها من العناصر بغير تركيب / ٢٤٣ إنّ النفس ليس مجـموع العـناصر أو الأعضاء في البدن / ٢٩٠ العين إصابة العين والسحر / ٣٣٣ العيون حدوث العيون والقنوات / ٢٤٨ العبون الحارية / ٢٤٨ العيون الراكدة / ٢٤٩ (ġ) الغابة الغامة / ١٢٧ العلَّة الغائبة / ١٢٩ عدم اشتراط الرويّة في الغاية / ١٢٩ إنّ الواجب غــــاية جـــيم الموجودات / ٤٥٦ الغاية الاتّفاقية / ١٢٩ الغابة الذاتية / ١٢٨ الفاذبة القرّة الغاذية وخدّامها / ٢٩٨ الغرض الغرض / ١٢٩

17. / عتآد انَّ النفس لا تنفسد بانعدام عبلتها الفاعلية لأنبها لا تزول / ٣٤٣ أقسام العلل / ١٢٧ لا يشير كلّ اختلاف في المعلول إلى اختلاف في العلل / ٤٤٨ العنابة عـــنايته تــعالى في الحـوادث الجوية / ٤٧١ عنايته تعالى في صركة القوة إلى الفعل / ٤٧٢ عسنايته تعالى في تحررك الأجرام النترة / ٤٧٢ عنايته تعالى في إيجاد الفصول / ٤٧٢ عظمة السهاوات وعسنايته تبعالي فسا / ٤٧٣ إنّ عناية الواجب ليست بزائدة على ذاته / ۲۱۱ أثار عناية الواجب في صغار الحيوانات والنباتات / ٤٧٠ العنصر إنَّ كلَّ عنصر لا يخلو عن الكيفيتين فقط / ۲۲۷ فيما يتكون عن العناصر بتركيب منها / ۲۵۲ العسناص وأحسوالهما بماعتبار الانفراد / ۲۲٤ بيان الكيفية الغالبة في العناصر الأربعة / ٢٢٧ لَمَية حصر العناصر / ٢٢٧

الفهارس

الفزع ليس لفعل الواجب غرض / ٤٥٥ الغضب والفزع والحزن والهمّ / ١٨٥ الغضد الفساد الغضب والفزع والحزن والهمّ / ١٨٥ المزاج والفساد / ٢٣٨ إنّ محدّد الجهات لا يقبل الكون الفرح والغبة ومعداتهما وسببها والفساد / ٢٦٨ القاعلي / ١٨٤ الفصيل ي إنّ الواجب غنى وملك حقّ / ٤٣٣ القصل / ١٤، ٩٤ لزوم تقديم الجنس على الفصل في الفيرية التم يف / ١٧ الغدية / ٩٩ تحقيق في الجنس والفصل والنوع / ٩٦ (ف) الفاعل / ١٢٧ القصول الفصدل / ۲۷٤ الفاعل المباشم /٣٠٦ عنايته تعالى في إيجاد الفصول / ٤٧٢ الفاعل بالذات / ١٢٨ الفضائل الفاعل بالعرض / ١٢٨ تفاريع الفضائل الخلقية / ٣٤٨ الفاعل بالفعل / ١٢٨ الفاعل بالقوّة / ١٢٨ الفعل معرفة مبدأ الفعل / ١٣٠ الفاعل البعيد / ١٢٧ الفاعل الجزئي / ١٢٨ أنه لولا العقل لما خرجت النفوس في تعقّلاتها من القوّة إلى الفعل / ٣٦٥ الفاعل الخاص / ١٢٧ كنفية فعل واجب الوجود وتبرتيب الفاعل العامُ / ١٢٧ الممكنات عنه / ٤٤٢ الفاعل القريب / ١٢٧ الفاعل الكلّي / ١٢٨ عنايته تعالى في حركة القوة إلى إنَّ العلَّة الفاعلة لئي، لا تكون علَّة الفعل / ٤٧٢ قابلة لد/١٢٦ الفقه الفقه / ١٧٦ الفاعلة المباشرة / ٣٠٦ الفك الفرح الفكر / ٩ الفرح والغبة ومعداتهما وسبيها الفاعلى / ١٨٤ الفلك

معشدة. / ۳۸۷ إنّ الفلك لا يستحرّك للستشبّه بحرم فلكي آخر / ٣٨٧ انّ الفلك لا يتحرّك للمنشيّه سنفس فلكي أخر / ٣٨٨ انّ الفلك لا متحرّك للتشبّه بالراجب الوجود / ۳۸۹ إنّ الفيلك يستحرّك للستشه بالعقل / ٣٨٩ فلك البروج / ٢٧٤ فلك التدوير / ٢٧٧، ٢٨١ فلك الحوزه / ۲۷۸ فلك خارج المركز / ٢٨٠ سائر الافلاك والكواكب وذكر جملة من أحوالها / ٢٧٠ تحصقيق في الحركة المستديرة والمستقيمة في الافلاك / ٢٧٠ معرفة صفات الافلاك / ٢٧١ IYEKE / TVY

المستديرة والمستديرة والمستديرة والمستديرة والمستديرة معرفة صفات الافلاك / ٢٧٠ الافلاك / ٢٧٠ الافلاك / ٢٧٠ الافلاك / ٢٧٠ الافلاك / ٢٨٠ الكواكب / ٢٨٠ المسلمة في اعتبار بيان ما حققه الفاضل العرضى في بيان ما حققه الفاضل العرضى في غرض الافلاك / ٢٨٠ عرض الافلاك من حركاتهم / ٢٨٥ أوضاع الكواكب وكثرة الافلاك من حركاتهم / ٢٨٥ واختلاف حركاتها لا تحصل إلاّ من الفهم

08. إثبات فلك الجوزهر / ٢٧٧ الفلك الخارج عن المركز / ٢٨٠ تحريك فلك لفك أخر / ٢٨٢ إنَّ حركة الفلك إرادية، ولها محرَّك مريد أيضاً / ٣٥٢ انّ النفس توجب تحرّك الفلك / ٣٥٣ العرض في حركة الفلك وأنَّما ليس لأمر شخصي / ٣٥٤ إنّ لكــل فـلك إرادة كلّية ثابتة عقلة / ٣٥٤ انّ لكار فلك نفساً ناطقة / ٣٥٥ اثبات لذَّة روحانية للفلك / ٣٥٥ انّ الحسركة الدورسية ذاتسة للفلك / ٣٧٦ إنَّ الحركة الدورية لا تحتاج إلى علَّة ا زائدة على وجود الفلك / ٣٧٦ إنّ العقل لا يباشر حركة الفلك، بل بواسطة النفس / ٣٧٧ انّ العقل بوحد الفلك قطّ / ٣٨٢ إنّ الفلك الحاوى لا يسوجد الحسوى وهكذا بالعكس / ٣٨٢ إنَّ نفس الفيلك الحياوي لا يبوجد

مظنون / ۲۸٦ إنَّ الفسلك لا يستحرَّك لأجل ما تحته / ۲۸٦ إنَّ الفسلك لا يستحرَّك لأمر غير معشوق / ۳۸٦ إنَّ الفسسلك لا يستحرَّك لأمسر

إنّ الفــــلك لا يستحرّك لفــرض

المحوى وهكذا بالعكس / ٣٨٣

القدرة

القدم

€الهي / ٤٧٤ القضية معرفة القضية وأقسامها / ٢١ مادّة القضة وجهتما / ٢٤ لوازم القضية عند انفرادها / ٣١ قضية / ٢١ القضية الاتّفاقية / ٢٦، ٢٩ القضية الحملية / ٢١ القصمة الحصملة ومع فة أحزائها / ٢٢ أقسام القضية الحملية / ٢٢ القضية الحينية الضرورية / ٢٥ القضية الحينيّة المطلقة / ٢٥ القضية الدائمة / ٢٤ القضية الشاطية / ٢٢ القضية الضرورية / ٧٤ القضية العرفيّة / ٢٥ القضية العنادية / ٢٩ القضية اللزومية / ٢٦ القضية المتّصلة / ٢٢ القضة المحوفة /٣٠ القضية المشر طة / ٢٥ القضية المطلقة / ٢٥، ٣٥ القضية المعدولة / ٢٣ القضية المعملة / ٢٣ القضية الممكنة الخاصة / ٢٥ القضية الممكنة العامّة / ٢٥. ٣٥ القضية المنفصلة / ٢٢ القضية الوقتية الضرورية / ٢٥ القضايا وأقسامها / ٢١

الفهم / ١٧٦ الافهام / ١٧٦ الفيض أنَّ الأدراكات الأوَّلية موهوية من الفيض الإلمي / ٣٦٩

(ق) القاملة \_ العلّة قاعدة امكان الأشوف إئـــارة إلى قــاعدة إمكـان الأشه ف / ٣٩٨ قاعدة إمكان الأشر ف / ٤٥٠ الحياة والارادة والقدرة / ١٨٣ القسدم والحسدوث الزماني والذاتي / ١١١ تعريف الحدوث والقدم / ١١١ القديم / ٤٣٩

القرينة القرينة / ١١ القسر إبطال الحركة القسرية / ٢٠٢ إنّ حركة العناصر إلى أمكنتها ليست ىقىنى بة / ۲۲۸ القسرية / ١٩٦ القصد القصد الضروري / ۱۳۰ إنّ الشرّ داخـــل في القــضاء

القدّة المركّدة / ٣٠٠ القة والمسترة / ٣١٢ القوة الواهمة / ٣١٣ القوّة المتخيلة / ٣١٣ القة الذاكة / ٣١٤ لولا العقل لما خرجت النفوس في تعقّلاتها من القوّة إلى الفعل / ٣٦٥ كلّ شيء يخرج من القوّة إلى الفعل. يحتاج إلى عرج / ٣٦٥ امستناع عدم تناهى القوة بالمتة / ۲۷۱ امستناع عدم تسناهي القسوة بالعدّة / ۲۷۱ في تـــناهي تحــريك القـوّة في الشدة / ۳۷۳ عنايته تعالى في حركة القوّة إلى القعل / ٤٧٢ قة شعدانية / ٣٠٥ قوّة شهوانية / ٣٠٥ قرة غضية / ٣٠٥ قرة غضية / ٣٠٥ القرّة الوهمية / ٣١٣ اللاقة / ١٥٧ القوي الحدس يؤدّى إلى أنّ بعض الأسباب يحستاج إلى انسخهام قسوى روحانية للسببة / ٢٥٠ فيما يظهر عن النفس من القوي النباتية / ۲۹۸ القوى النباتية وأصولها / ٢٩٨

القضاما الشه طبة المتّصلة / ٢٦ تركيب القضايا المتصلة / ٢٧ معرفة القيضايا المحرفة، وصدق القضايا / ٣٠ تحقيق في القضايا المحصورة / ٢٣ القضايا المعدولة والحصّلة / ٢٣ تركيب القضايا المنفصلة / ٢٩ القلب خلقة القلب والرئة / ٤٦٤ القلب وخدّامها / ٤٦٧ القمر القم / ۲۷۷ موقف القم / ۲۷۸ تحقيق في عدم النور في القمر / ٢٧٨ القناة حدوث العبون والقنوات / ٢٤٨ قوس قزح حسدوث قسوس وقسزح ولمسية استدارنها / ۲۶۶ القول القول / ١١ القول وأقسامه / ٢١ قول شارح / ٩ القوة إِنَّ الحركة كمال أوَّل لمَّا مالقوَّة / ١٩٣ إسطال الأجزاء التي لا تستجزأ بالقدّة / ٢٠٩ القوّة الغاذية وخدّامها / ٢٩٨ القوة النامية / ٣٠٠

القهارس

الثلاث / ۲۰۲

القهر

تعليل القياس / ٥٩

القياس الاستثنائي / ٤١

القياس الاستثنائي / ٥٢

مسناسبات القسوى النسباتية

018

القياس اقتراني / ٤١ أجزاء القياس الاقتراني / 21 أشكال القياس الاقتراني / ٤١ القياس الاقستراني من الشم طبات / ٤٩ القياس البسط / ٤٠ قياس الخلف وأقسامه / ٥٥ قياس الدور / ٥٨ قياس الدور / ٥٨ قياس الضمير / ٥٧ قياس الضمير / ٥٧ القيام الم كب / ٥٥ القياس المقسّم / ٥٧ توابع الاقيسة ولواحقها / ٥٥ المتصلتين / ٤٩ الاقسترانسيات المسركبة مسن منفصلتين / ٥١ الاقترائيات المركّبة من الحملية والمتصلة / ٥١ الاقترانيات المركّبة من الحملية والمنفصلة / ٥١ الاقترانيات المركبة من المتصلة والمنفصلة / ٥٢ (살) الكائنات الكائنات التي حدوثها من العناصر بغیر ترکیب / ۲٤۲

أقسام الكاثنات / ٢٤٢

ارتباط القوى النباتية الثلاث بالنفس / ٣٠٢ القوي التي لا نعلمها حياصلة لغير الإنسان من الحيوانات الآخر / ٣١٨ إنَّ جــيم القــوى تخــدم العــقل الستفاد / ۳۲۱ انَّ القِموي النصائية تخدم القوي الحدانة / ٣٢١ تأثسير القبوى السدنية عسل النفس / ٣٢٢ ارَّ النفس أصل القوى / ٣٢٢ انَ القوى الجانية متناهية التحالك / ٣٧٢ القوى الطبيعية / ٣٠١ القوى الطبيعية / ٣٠١ دور انعكاس الأنوار والحيّة والقهر في إيجاد تركيبات عجيبة / ٤٥٠ القياس القياس وتعريفه / ٤٠ تــقسيم القـياس إلى الاسـتثنائي و الاقتراني ٤. تكثير القياس / ٥٧ عكس القياس / ٧٥ اكتساب القياس / ٥٩

مقدار دورة كرة الأرض/٢٣٦ الكرية / ١٥٥ كرية الجسم / ١٥٥ صفة الكريم / ٤٣٩ الكسوف الكسوف / ٢٧٩ الكلى الْجِزِيْ والكلِّي / ١١ تحقيق في وجود الكـلَّى في الخــارج والذهن / ٩٠ الكبلِّي منا قيمل الكبيرة و منا بعدها / ٩١ کلّی / ۱۱ الكـــــلّى الحــــقيقي والمـــنطق والعقلي / ١٥ تحقيق في وجود الكلِّي الطبيعي / ٩٠ الكلِّي الطبيعي / ٩٠ تفريع في الكلِّي العقلي / ٩٤ الكلى ما بعد الكثرة / ٩١ الكلي ما قبل الكثرة / ٩١ الكلّبات الخمس / ١٢ أ\_ية الحصر في الكليات الخمس / ١٤ الكم ألكة / ١٣٦ تقسيم الكمّ / ١٣٧ أقسام المقدار، أي الكيمّ المتّصل/١٤١ لمية حمد أقسام الكم المتصل

الكائنات الجوية، أي ما يحدث فوق الأرض / ٢٤٢ الكـــائنات التي تحـدث في الأرض / ٢٤٦ الكبد خيلقة الكيد وجهاز الدفع والتناسل / ٤٦٤ الكيد وخدامه / ٤٦٥ الكبرى الكبرى / ٤١ الكبريت تكوّن الكبريت والزيبق / ٢٥٤ كيفية تكون الأجساد السبعة مين الكبريت والزيبق / ٢٥٤ الكثرة الوحدة والكثرة ولواحقهما / ٩٧ الوحدة والكشرة المعتبرتان في المدد / ١٤٦ إنَّ الواحد لا يقامل الكثير / ١٠٢ جواز صدور الكثير عن الواحد بالوسائط / ١٣٤ الكثيف الكثيف / ٢٢٤ الكرامات المعجزات والكوامات والآثيار الغريبة الصادرة عن النفس / ٣٢٤ المعجزات والكرامات / ٣٣٤ الكوة الكرة والدائرة / ١٥٥ إنّ الشكل الطبيعي هو الكرة / ٢٢٠

ثبه تأ / ١٤٤ الأفسلاك وميراكييزها، وتسعداد العدد، أي الكمّ المنفصل / ١٤٤ الكواكب / ٢٨١ الكون الحصار الكم المنفصل في إنّ محدّد الجمهات لا يقبل الكون العدد / ١٤٤ والفساد / ۲۹۸ مستعرفة الوحدة وأتها ليست الكيف بكة / ١٤٥ الكيف / ١٣٦ إنّ الضوء لا يكون في الكيفيّات تقسم الكيف/١٣٧ الختصة بالكمّ / ١٦٩ إنكار الحركة في الكم والكيف إنكسار الحركة في الكمة والكيف والجوهر / ١٩٧ والجده / ١٩٧/ الكيفيات الختصة بالكيّات / ١٥٤ الكمّ المتصل / ١٣٧ الكيفيات الاستعدادية / ١٥٧ الكة المنفصل / ١٣٧ الكيفيات المحسوسة بالحواس الكمّ المنفصل / ١٤٤ الظاهرة / ١٥٩ الكيفيات الختصة بالكميات / ١٥٤ المعقادير والأعداد التبي يعمها إنَّ الضوء لا يكون في الكيفيّات الختصة بالكم / ١٦٩ جميعها كونها كمّية قارّة الذات / ١٤١ الكيفيّات الغير الحسية / ١٧١ الكيمية الغير القارة وهي بيان اشتداد الكيفيات الزمان / ١٤٧ وضعفها / ٢٣٩ الكمال الكيفيات الاستعدادية / ١٥٧ النيل والكمال والخعر / ١٨٢ الكمال العقلي للنفس الناطقة / ٣٤٥ إنَّ كلَّ عنصر لا يخلو عن الكيفيتين فقط / ۲۲۷ إنّ الواجب كمال مطلق وجمال الحركة الكيّنة والكيفية / ١٩٧ عض / ٤٣٣ سيان الكيفية الغالبة في العناصر تمسفاوت العسقول في الكسمال الأربعة / ٢٢٧ والنقص / ٤٤٩ الكواكب الكيلوس الكيلوس / ٣٠٠ لبية عدم مشاهدة الكواكب في النهار / ٢٤٦ (J) سائر الأفلاك والكواكب وذكر جملة اللذة من أحوالها / ٢٧٠

مانعة الخلة مانعة الخلة / ٢٩ الماهية الماهية وتشخصها وما تنقسم البد/ ۸۹ الماهية من حيث هي ليست الاً هي / ۸۹ اعتبارات الماهية / ٨٩ الماهية السيطة والمركّبة / ٩٣ تبركُّ الماهية من الجنس والفصل / ٩٤ أحزاء الماهمة / ٩٥ المامية السيطة / ٩٣ الماهية بشرط لاشيء / ٩٠ الماهية لابشرط شيء / ٨٩ الماهنة المركّبة / ٩٣ الماء الماء / ۲۲۷ المبادئ المبادئ التصوّرية والتصديقية / ٩ المنصرات الميبصرات، وهيي الألوان والأضواء / ١٦٥ المتتاليان المتتاليان / ١٨٩ المتحدات المتحدّ أت والثابتات / ٢٧٢ جهة حسركة المستحرات والثابتات / ۲۷۲ فينم يسعرض للنخمسة منن

اللّذة والألم / ١٨٢ اللزوحة اللزوجة / ١٦٠ اللطافة / ١٦٠ الجسم الكثيف واللطيف والمقتصد، والحارّ الخفيف والبارد الثقيل / ٢٢٤ لطيف / ٢٢٤ اللمس اللمس ومدركاته /٣٠٦ اللون كيفية مدخلية انفعال البصر في مفهوم الله: / ١٦٥ افتراق اللون عن الشكل / ١٦٦ إنّ الشعاع غير اللون / ١٦٧ مـن المبصرات، وهـي الالوان والأضواء / ١٦٥ الالوان وأقسامها / ١٦٥ عدم جوهرية الالوان / ١٦٦ (4) الماذة إنّ المادّة لا تدرك ذاتها / ٣٩١ كيفية صدور المادّة والصورة / ٤٥١ المادّة / ١٢٧ مادة / ١٣١

الماسكة

مانعة الجمع مانعة الجمع / ٢٩

الماسكة / ٢٩٩

القهارس

014

المتحرّة / ٢٨٠ المجيب المحيب / ٦٤ المتخئلة القةة المتخيلة / ٣١٣ دور انعكاس الأنوار والمحبّة والقهر المتختلة / ٣١٣. ٣١٤ في إيجاد تركيبات عجيبة / ٤٥٠ المتداخلان محدّد الحمات المتداخلان / ٣٤. ٩٤. ٩٠. إثبات المحدّد للجهات وذكير المتشافعان لرازمه / ۲۲۰ المتشافعان / ١٩٠ إنّ محدّد الجهات جسم طبيعي المتصلة مستدير /٢٦٣ إشكـــــال وإجــــابة في تـــــلازم إثبات محدّد الجمهات من طريق المتّصلتين / ٣٩ تناهى الأبعاد / ٢٦٣ الاقسترانسيات المركبة من عدم تركب محدّد الجهات من أجزاء المتّصلتين / ٤٩ مختلفة / ٢٦٤ الاقترائيات المركبة من الحملية بساطة محدّد الجهات وكريته / ٢٦٥ والمتّصلة / ٥١ ان محدد الجهات مقياس للأوضاع الاقترانيات المركبة من المتصلة والأماك والحركات للأجسام / ٢٦٥ والمنفصلة / ٥٢ وضع محدّد الجهات /٢٦٦ عدم صدق المتّصلة الكلّبة / ٧٥ ليس لمحدد الجهات حركة المتصلان / ١٩٠ مستقمة / ۲۷۷ المتضادتان صفات محدّد الحمات / ۲۱۸ المتضادَّتان / ٣٤ إنّ محدّد الجهات لا يقبل الكون المتقاملان والقساد / ۲۹۸ المتقابلان / ١٠٠ عدم جواز وجود المحدّدين / ٢٦٩ المتماشان المتماسّان / ١٩٠ المحسوس المحسوسات وأقسامها / ١٥٩ المتي الكيفيات المحسوسة بالحواس المتى / ١٥٣/ الظاهرة / ١٥٩ الأين والمتي والوضع والجدة / ١٩٠ المحضلة المحانسة القضايا المعدولة والمحصّلة / ٢٣ المجانسة / ٩٩

الصبحة والمسرض وسيائر ے القضية الكيفيات / ١٨٤ المحصورات المركب كيفية معرفة المحصورات في المفه د والمركّب / ۱۱ الشرطيات / ٢٧ الجسم البسط والمركب / ٢١٨ ے القضية انَ الواجب ليس بمركب / ٤٢٣ المحلِّ. المركّب الحقيقي / ٩٩ معرفة الموضوع والمحلّ / ١٣١ المريد المحمول المريد / ٤٤٠ البحدا. / ۲۲ إنَّ الوجـود ليس مـن المحمولات العزاج المزاج / ٢٣٨ العــقلية الصرفــة، وليس بجــوهر ولا معتدل المزاج وغيره / ٢٤١ بعرض / ۸۱ بسيان أدلُّسة أنَّ النهس ليس المخالفة بمزاج / ۲۸۹ الماثلة والمخالفة / ٩٩ مخالفة / ٩٩ المسافة إنَّ المسافة لا توجب التقدِّم والتأخِّر المختلطات برأسها / ١٥١ مختلطات الشكل الأول / ٤٢ المخاط المساوى المخروط والأسطوانية والشكيل المساوي / ١٤ مساواة / ٩٩ والخلقة / ٥٥٨ المخروطية / ١٥٥ المسموعات المسموعات، وهمي الأصبوات المذوقات والحروف / ١٦٢ من الكيفيات الحسوسة هو المذوقات / ١٦١ المشابعة المشابهة / ٩٩ المرايا المشاكلة الداما/ ٢١١ المشاكلة / ٩٩ المرجّح المشمو مات العرجّة / ١١٨ المشمومات / ١٦٢ المرض المصورة

تسنظير المعدوم المطلق يلا موجود/۸٦ المعرفة المرفة / ١٧٦ المعقو لات الثانية إنَّ الوجود والشيء من المعقولات الثانية / ٨٢ المعلول العلَّة والمعلول وساحثهما / ١١٦ تقدّم العلَّة على المعلول / ١١٦ معنى تأثير العلَّة في المعلول حال ١١٩/ معوده عدم توارد العلَّتين على المعلول 119/2011 إنّ مـــعلول الشيء لا يكــون عـــدم تساوى وجــود العــلّة والمعادل / ١٢٦ المعلول ما لم يجب لم يوجد / ١٢٦ لا يشعر كلِّ اختلاف في المعلول إلى اختلاف في العلل / ٤٤٨ انَ العلَّة لا تنفصل من ذاته شيئاً حتى توجد المعلول / ٤٤٩ كييف سيصدر عين العيقل معلولان / ٤٤٤ علم الواجب بالمعلول الأوّل / ٤٢٩ عملم الواجب بما سنوى المعلول 14.6/ 7.33 المعلول النوعي / ١١٩ المعلوم

القرّة المصرّرة / ٣١٢ المضاف المضاف السبط والم كّب / ١٨٧ المضافان / ١٠٠ المطابقة المطابقة / ١٠، ٩٩ المطر المطر / ٢٤٢ المع المع بين الشيئين / ١١٣ المعتدل المعتدل الحقيق / ٢٣٩ المعتدل الحقيقي / ٢٣٩ المعجزات المعجزات والكرامات / ٣٣٤ معذل النهار معدّل النيار / ٢٧٣ أحكام المناطق المتسامتة لمعدّل النهار / ۲۷۵ المعدن المواليد الشلاث، المعدن والنبات والحبوان / ۲۵۲ تكوّن المعادن / ٢٥٣ الجواهر المعدنية / ٢٥٦ المعدوم إنّ المعدوم لا يعاد بعينه / ٨٦ البرهان على استناع اعدادة المعدوم / ٨٦-٨٨ كسيفية الإخسبار عسن المسعدوم

المطلق / ٨٥

عرضة المقدار / ١٤٢ كيفية حلول الصورة والمقدار في الهيولي / ٢١٨ المقادير والأعداد التبي يعمها جميعها كونها كمّية قارّة الذات / ١٤١ المقدّم المقدّم / ٢٦ المكان لا يكون للجسم مكانان / ٢٢٠ الملتصقان الملتصقان / ١٩٠ الملح تكيون الحسجارة والنوشادر والملح /٢٥٦ الملك إنّ الواجب غني وملك حقّ / ٤٣٣ الملكة الملكة / ١٧٠ بداهة مفهوم الملكة / ١٧١ الملكة والعدم المشهوري / ١٠٣ الحال والملكة / ١٧٠ الملموسات الملموسات / ١٥٩ المماثلة المماثلة والمخالفة / ٩٩ الممتزج الممتزج الغير المعتدل / ٢٤٠ تأثير الممتزحات / ٢٣٩ اجتاع الممتزجات / ٢٤٠ الممتنع

تغيير العلم بتغير المعلوم / ١٧٥ المفالطة المغالطة / ٦٧ المغالطات اللفظية / ٦٧ المغالطات المعنومة / ٦٨ غاذج من المغالطات العقلية / ٧٠ فائدة المغالطة / ٧٠ أفعال المغالطين / ٦٩ المضسات إثبات الاطلاع على المغيبات / ٣٢٤ تملق المغيبات في حالتي النوم والبقظة / ٣٣١ المفارق المفارق / ١٣٥ انّ صدور يعض الأسور المادّية مرهون بأمر مفارق /٣١٦ إنّ الأشغال البدنية عنم النفس عن الاتصال بالأمر المفارق / ٣٧٠ المقرد المفرد والمركّب / ١١ المفكّرة المفكّرة / ٣١٤ المقتصد الجمسم الكمشيف واللمطيف والمقتصد / ۲۲۶ المقدار المقدار / ١٣٧ أقسام المستدار، أي الكهم المتصل / ١٤١ اعتبارات المقدار / ١٤٢

القهارس

المنفصلة الاقسىترانسيات المسركية مس منفصلتين / ٥١ المنفصلة الحقيقية / ٢٨ الاقترانيات المركبة من الحملية والمنفصلة / ٥١ الاقترانيات المركبة من المتصلة والمنقصلة / ٥٢ المنقسم جمسواز قسيام غسير المسنقس بالمنقسم / ١٣٤ المواذ الثلاث بداهة الموادّ الثلاث / ١٠٥ العرهان على أنّ الموادّ الشلات من الأمور الاعتبارية /١٠٦ كيفية الحصر للموادّ الثلاث / ٢٥٢ الموازاة الموازاة / ٩٩ المو اطاة الحمل بالمواطاة والاشتقاق / ١٢ الموت سبب الموت / ٣٠١ الموجود أقسام الموجود / ٨٣ تسنظير المعدوم المطلق بلا م حود / ٨٦ سلسلة المسوجودات في مراتب الإيجاد / ٤٥١ الموجهات الموجّهات / ۲٤

الممتنع / ١٠٥ الممكن الممكن / ١٠٥ معرفة الممكن / ١٠٧ احتياج الممكن إلى العلَّة / ١٠٨ إنّ المحكن يحتاج إلى العلَّة في البقاء / ١١٠ المرجّع / ١١٨ كيفية فعل واجب الوجود وتبرتيب الممكنات عنه / ٤٤٢ الممت إنّ المميّز يوجب تكثّر الطبيعة الكلّبة / ٩١ أقسام المميّز / ٩٢ المناسبة المناسبة / ٩٩ المناطق أحكام المناطق المتسامتة لمعدّل النهار / ۲۷۵ المنام أسباب المنام الكاذب / ٣٢٩ المنامات والوحى والإلهام / ٣٢٤ المنحني المنحنى / ١٥٥ المنطق في آلة النظر المسمّاة بالمنطق / ٧ ماهية المنطق، ومنفعته، وأمور ينتفع بها توطئة / ٩

التعريف بالمنطق / ٩

ror/ Handle تكن النبات / ٢٥٧ آثار عناية الواجب في صغار الحبوانات والنباتات / ٤٧٠ القوى النباتية وأصولها / ۲۹۸ مسناسيات القصوى النصباتية الثلاث/٣٠٢ ارتباط القوى النباتية الشلاث بالنفس / ٣٠٢ النبؤة لمية النبوة / ٣٣٤ وجوب السنة والنبي / ٣٣٥ النتائج استقرار النتائج / ٥٨ النحاة إنَّ أهل النجاة في الآخرة يغلب على غيرهم / ٤٧٨ النخاع خلقة الدماغ والنخاع / ٤٦٣ النزولات الجؤية حدوث السحاب والنيزولات الجؤية / ٢٤٢ النسب الاربع النسب الاربع / ١٤ النسب الاربع / ٣١ ساير النسب الاربع / ٣٤ النظام الاحسن و الاتم كيفية صدور النظام الاحسن والأتم عن الواجب / ٤٦١ لا نظام أتمّ من هذا العالم / ٤٦٢

التناقض في الموجّهات / ٣٢ عكس النقيض في الموجّهات / ٣٨ الموضوع الموضوع / ٢٢، ١٢٧، ١٣١ معرفة الموضوع والحلّ / ١٣١ المو لَدة القةة المولّدة / ٣٠٠ المواليد و هو المواليد الثلاث، المعدن والنيات والحبوان / ۲۵۲ معرفة أفراد المواليد / ٢٥٣ الميل السا / ۲۰۰ أقسام الميل وكيفية اجتاع أقسامه / ۲۰۱ (ن)

(ن) النار النار / ۲۲۷ شفافية النار / ۲۲۵ تحسستيق في يــــــوسة النـــــار ورطوبتها / ۲۲۷

طبقات الهواء ولميّة وجود طبقة النار بعدها / ٢٣٣ الناقص

> الواحد النامّ والناقص / ١٠٢ النامية القوّة النامية / ٣٠٠

النبات و هو المواليد الثلاث، المعدن والنبات

إنَّ النفس أصل القوى / ٣٢٢ الآثار الغربية الصادرة عن النفس / ٣٢٤ ما رأت النفس في النوم / ٣٢٥ ما رأت النفس في اليقظة / ٣٢٧ أبدية النفس وأحوالها بعد خبراب البدن / ٣٤٠ إنَّ النَّفِينِ لا تَعْسِد بِفَساد الدن / ٣٤٠ إنَّ النفس لا تفسد بأمر آخر / ٣٤١ إنَّ النفس لا تنفسد بنفساد البندن بطريق آخر / ٣٤١ إنّ النفس لا تفسد بفساد أجزائها لأنّما سبطة / ٣٤٢ أنَّ النفس لا تنفسد بانعدام عبلَّتها الفاعلية لأنبها لا تزول / ٣٤٣ أمدية النفس / ٣٤٣ إنَّ إدراك النفس بعد مفارقة البدن أتمَّ وأفضل / ٣٤٤ أقسام تعلق النفس بالبدن بعد الموت / ٣٤٩ انّ النفس توجب تحرّك الفلك / ٣٥٣ إنَّ واجب الوجود ليس بعلَّة قبريبة للنفس / ٣٥٩ انِّ العرض ليس بعلَّة للنفس / ٣٥٩ إنَّ الجيسم والنفس ليسا بعلَّة للنفس / ٣٦١ إنّ العيقل هو العيلّة القريبة للنفس / ٣٦٣ إنَّ النفس يلزمها مخسرج مجسرٌد كسي

النعوت كهف أنّا نع ف نعوت الواجب لذاته / ٤٣٥ النفس النفس / ١٣٥ النفس والمراد منها هاهنا / ۲۸۹ بـــيان أدلّـــة أنّ النــفس ليس بزاج / ۲۸۹ انّ النفس تستغنى في السعقل عسن البدن / ۲۸۹ إنَّ النفس ليس محموع العناصر أو الأعضاء في البدن / ٢٩٠ انّ النفس جوهر / ۲۹۱ إنَّ معقولات النفس لا يكن حصولها في آلة بدنية / ٢٩٢ إدراك النفس نفسها / ٢٩٤ كيفية انتساب الجسمانيات إلى النفس / ۲۹۶ اقىناعيات فى تجرد النفس والإدراك / ٢٩٥ فيما يظهر عن النفس من القوي النباتية / ٢٩٨ ارتسباط القرى النباتية الثلاث بالنفس / ٣٠٢ الروح ومغايرته مع النفس / ٣١٥ إنّ النفس تحتاج في إدراك الصور الوهمة إلى آلة جسانية / ٣١٧ النفس الناطقة قواها / ٣١٨ تأثير القوى السدنية على

النفس / ٣٢٢

تصوراتها وتحريكاتها / ٣٥٢ تماوت العمقول في الكمال والنقص / ٤٤٩ النقطة / ٩٨ سبب توقّف التوليد والنمرّ / ٣٠٢ النور تحقيق في عدم النور في القمر / ٢٧٨ دور انعكاس الانوار والحبّة والقهر في ایجاد ترکیبات عجیبة / ٤٥٠ تكيون الحسجارة والنوشادر والملح /٢٥٦ النوع وأقسامه / ١٣ تحقيق في الجنس والفصل والنوع / ٩٦ النوع الحقيقي / ١٤ إنّ الواجب لا يتشارك الموجودات في معنی جنسی أو نوعی / ٤٢٣ إثبات الصورة النوعية /٢١٦ النوم ما رأت النفس في النوم / ٣٢٥ ما برى النائم / ٣٣١ النهاية إنَّ الجـــهة لا تــددهب إلى لا نهاية / ٢٦٠ النيازك حدوث الشُميسات والنيازك / ٢٤٥

النيل والكمال والحير / ١٨٢

النيل

تكون بالفعل / ٣٦٥ انًا الأمر الخسرج حسو العقل لا النفس / ٣٦٦ كسفية الاتسال بين النفس والعقل / ٣٦٧ انّ النفس تستعدّ بالقوّة الفكرية للاتّصال بالعقل المفارق / ٣٦٨ إنّ الأشغال البدنية بمنع النفس عن الاتّصال بالأمر المفارق / ٣٧٠ إنَّ العقل لا يباشر حركة الفلك، بل يواسطة النفس / ٣٧٧ إنّ نفس الفلك الحاوي لا يسوجد الهوى وهكذا بالعكس / ٣٨٣ انّ كالات النفس كالعلم و الحياة تستند إلى العقل أيضاً / ٣٩٤ لا يكـــون الصادر الأوّل هـو النفس / ٤٤٣ كيف تستعلّق بالبدن الواحد نفسان / ۳۲۳ إنَّ لكلِّ فلك نفساً ناطقة / ٣٥٥ الكمال العقلي للنفس الناطقة / ٣٤٥ في كيال النفس النطقية / ٣٤٨ النفوس وصفاتها وآثارها / ۲۸۷ تأثير النفوس القوية في العالم وبيان علّته / ۳۳۱ إنّ العقل هو مصدر وجود النفوس كلُّها / ٣٥٩ لولا العقل لما خرجت النفوس فيي تعقّلاتها من القوّة إلى الفعل / ٣٦٥ إثبات النفوس السمائية وكيفية

وبالعكس / ٢١٧ كيفية حلول الصورة والمقدار في الهيولي / ٢١٨ كمفة تقارن الهيولي بالصورة TA. / 1-1 إنَّ الواجب ليس مـــثل الصــورة والهيولي، وليس بتحكّر / ٤٧٤ انّ الصادر الأوّل لا يكون هو الهيولي / ٤٤٢ (و) الواجب إنَّ وحدة العالم تبدلٌ عبلي تبوحيد الواجب / ٤١٩ الطمرق العممشرة في إثمات الراحب / ٤٠٥ - ١٤٤ تنزيه واجب الوجبود عبمًا يبجب تنزيه عند / ٤٢٣ إنَّ الواجب لا يتشارك الموجودات في معنی جنسی أو نوعی / ٤٢٣ إنَّ الواجب ليس بمركَّب / ٤٢٣ إنَّ الواجب ليس بجسم / ٤٢٤ إنّ الواجب ليس مسئل الصورة والميول، وليس عنحيزً / ٤٢٤ إنَّ الواجب ليس بجوهر / ٤٢٥ انّ الواحب ليس له ولد / ٤٢٥ إنَّ الواجب لا يحلُّ في شيء / ٤٢٥ إنَّ الواجب لا يتعيّن بغيره / 2٢٥ ليس للواجب ضد أو ند ولا يتعلّق سدن / ٤٢٥

(<del>-</del>\$) العاضمة الماضمة / ٢٩٩ العالة حدوث العالة / ٢٤٤ العالة / ٢٤٤ الهشاشة المشاشة / ١٦٠ الغضب والفزع والحزن والهمّ / ١٨٥ الهواء المراء / ۲۲۷ تحسقيق في حسرارة الهسواء وبرودتها / ۲۲۵ طبقات الهواء ولميّة وجود طبقة النار بعدها / ۲۳۳ الهبئة هيئة / ١٣١ تحقيق في الهيئات الغير العامّة في العناصر / ٢٢٨ الهيولي الهيولي / ١٣١، ١٣٧ إثبات الهيولي عبر طريق الفصل والوصل /٢١٢ إنّ الهــــيولي لا تـــتعرّي عــن الصورة / ٢١٤ براهين على عدم تعرّى الهيولي عن الصرة / ٢١٥-٢١٥ إنَّ الصيورة لا تيستجرَّ د عين الهيولي /٢١٦ إنَّ الهيولي لا تكون علَّة للصورة

كسيف إنَّنا نبعر في نبعوت الواجب. لذاته / ٢٥٥ تبيين كون صفات الواجب لذاته لا بوجب كثرة / ٤٣٧ مع فة صفات الواجب / ٤٣٨ إنَّ صفات الواجب ليست بزائدة على 5 TA / 4713 معرفة الصفات السلبية والإضافية في الواجب وعدم حصرهما / ٤٣٩ ليس للواجب إسم / ٤٤٠ تحقيق في الأسهاء التي تنطلق على الواجب / ٤٤٠ كيفية فعل واجب الوجود وتسرتيب الممكنات عنه / ٤٤٢ لا بـــتقدّم عــــلى الزمان الّا الواجب / ٤٥٢ ليس لفعل الواجب غرض / ٤٥٥ إنّ الواجب غــــاية جــيع الموجودات /201 سر يسان عشسق الواجب في جميع الموجودات / ٤٥٧ إنّ الواجب لا يحرّ ك شيئاً / ٤٥٩ عناية واجب الوجود بمخلوقاته ورحسمته لهسم وحكسمته فسي ایجادهم / ۲۹۱ كيفية صدور النظام الأحسن والأتم عن الواحب / ٤٦١ إنَّ عناية الواجب ليست بزائدة على ذاته / ۲۱۱

آثـــار عـــناية الواجب في صـــغار

إنّ الواجب لا ينعدم / 270 ليس للسواجب صفة متقرّرة في ذاته / ٤٢٦ للحدادث / ٤٢٦ انّ الواجب لا يتركّب من وجبوب ووجود / ٤٢٨ نسيبة المروجودات إلى واجب ال حدد / ٤٢٩ إنّ الواجب عــــقل وعــاقل ومعقول / ٤٢٩ علم الواجب بالمعلول الأوّل / ٤٢٩ عملم الواجب بما سبوى المعلول الأزل / ٢٠٠١ بالانطياع / ٤٣٠ إنَّ عـــلم الواجب عـــا سـواه یقینی / ٤٣١ بيان فيما يبدل عملي عملم الواجب وحباته / ٤٣١ إرادة واجب الوجود / ٤٣٢ إنّ الواجب حكيم وجواد / ٤٣٢ إنَّ الواجب غني وملك حقَّ / ٤٣٣ أقسسام إطلاقات الحسق على الداحب / ٤٣٣ إنَّ الواجب كسيال مسطلق وجمال عض / ٤٣٣ إنَّ الواجب خـير محـض ومبتهج بذاته / ٤٣٤ إنَّ الواجِب عاشق لذاته / ٤٣٤

الحبوانات والنباتات / ٤٧٠

الراحد / ۱۲۲ جواز صدور الكثير عين الواجد بالوسائط / ١٢٤ إنَّ قباعدة الواحيد تبفيد كثرة العقدل / ٣٩٦ أنَّ واجب الوجود واحد لا يقال على كثرة بوجه / ٤١٣ يمتنع وجود الواجبين من نوع واحد ا، أكثر / ١٦٤ الواحد بالاتّصال / ٩٨ الواحد بالاجتماع / ٩٩ الداحد بالحنس / ٩٨ الواحد بالفصل / ٩٨ الواحد بالنوع / ٩٨ الواحد المطلق / ٩٨ الحركة التي واحدة بالشخص / ١٩٨ الحركة التي واحدة بالنوع / ١٩٩ الو اهمة القوّة الواهمة / ٣١٣ الوجوب الوجوب والإمكان والاستناع وسا ىتعلّق بها / ١٠٥ الوجوب أولى بالتصوّر /١٠٦ الوجيوب والاستناع بالذات وبالغير / ١٠٧ إذا كان الواجبان تحت نبوع واحد فالوجوب يكون عرضياً فيها / ١٧ الهجهد الوجيود والعيدم وأحكامها وأقسامها / ٧٩

الداحب / ١٠٥/ إذا كان الواجبان تحت نوع واحد فالوجوب يكون عرضياً فيها / ٤١٧ يستحيل أن يكون في الوجود واحيان الحيِّدان / ١٧ ٤ إنَّ واجب الوجود ليس بعلَّة قريبة للنفس / ٣٥٩ إنّ الفلك لا يتحرّك للتشبّه بالواجب الوجود / ۲۸۹ واجب الوجود ووحدائيته ونعوت جلاله وكيفية فعله وعنايته / ٤٠٣ إثبات واجب الوجود لذاته / ٤٠٥ أنَّ واجب الوجود واحد لا يقال على کثرة بوجه / ٤١٣ أدلّـــة تـــوحيد واجب الوجود / ١٣/٤-١٥ فيما ينعت به واجب الوجبود من نعوت الجلال والاكرام / ٤٢٩ يمتنع وجود الواجبين من نوع واحد أو أكثر /٤١٦ الواحد أقسام الواحد / ٩٨ واحد / ٤٣٩ أقسام الواحد الغير الحقيق / ٩٩ انّ الواحد مقول بالتشكيك عيل أفراده / ۹۹ إنّ الواحد لا يقابل الكثير / ١٠٢ الواحد التامّ والناقص / ١٠٢ الواحد لا يصدر عنه إلّا

بداهة الوجود / ٧٩

ىكة/١٤٥ الوحسدة والكسثرة المعتبرتان في العدد / ١٤٦/ إنَّ وحدة العالم تبدلُّ عبلي تبوحيد الواجب / ٤١٩ وحدة صانع العالم / ٤٧٤ الوحدة / ٩٧. ٩٨ الوحي المنامات والوحى والإلهام / ٣٢٤ الوضع الأين والمتي والوضع والجدة / ١٩٠ الحركة الأينية والوضعية / ١٩٦ الوهم معرفة الوهميات / ٦٨ (ي) اليبوسة السوسة / ١٦٠ الرطب واليابس / ٢٢٤ تحصقيق في يصبوسة النصار ورطوبتها / ٢٢٦ اليقينيات تذكار في اليقينيات / ٦٣

الشيشة وكسفية أعيمتها عيل الوجود / ۷۹ الشيئية والوجبود مبترادفيان معنی ال ۸۰/ إنَّ الوجود هو نفس كون الشيء وإلَّا ىتسلسل / ۸۰ تشكيك الوجود / ٨٠ اشتراك مفهوم الوجود / ۸۰ إنّ الوجود ليس من الحمولات العبقلية الصرفة، وليس بحوه ولا بعرض / ۸۱ إنَّ الوجود والشيء من المعقولات الثانية / ٨٢ اطلاقات الوجود / ۸۳ الوجود بالذات وبالعرض / ٨٣ يستحيل أن يكون في الوجود واجبان المجرّدان / ١٧ إثبات الوجود الذهني / ٨٤ الوحدة الوحدة والكثرة ولواحقهما / ٩٧ معنى وحدة هو هو / ٩٩ عرضية العدد والوحدة / ١٤٥ مصعرفة الوحيدة وأنيا لست

#### بعض مصادر التحقيق

أحوال النفس، ابن سينا، تحقيق احمد الفؤاد الأهواني، دار إحياء الكتب العربي، القاهرة ١٣٧١ .

أرسطو عند العرب، عبدالرحمن بدوي، ط۲، وكالة المطبوعات، الكويت ۱۹۸۷م. أزلية النفس، ابن كمونة، تحقيق انسيه برخواه، كتابخانه و موزه و مركز اسناد مجلس شوراي اسلامي، طهران ۱۳۸۲ش.

الأسفار الأربعة، صدرالدين محمّد الشيرازي، ٩ ج، المصطفوي، قم

أساس الاقتباس، خواجه نصيرالدين طوسي، تحقيق مدرس رضوي، ط ٢، جامعة طهران، طهران ١٣٦١ش.

إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، إسماعيل باشا البغدادي، ٢ ج، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

التحصيل، بهمنيار بن المرزبان، تحقيق مرتضى مطهري، ط٢، جامعة طهران، طهران ١٣٧٥ش.

تلخيص مجمع الأدب في معجم الألقاب، ابن فوطي، ٤ ج، تحقيق مصطفى جواد، دمشق ١٩٦٣ - ١٩٦٥م

تلخيص المحصّل، (نقد المحصّل) الخواجه نصيرالدين الطوسى، تحقيق عبد الله نوراني، موسّسه مطالعات اسلامي، طهران ١٣٥٩ش.

التلويحات ـ مصنفات شيخ اشراق ج ١.

الجديد في الحكمة، سعد بن منصور بن كمونة، تحقيق حميد مرعيد الكبيسي، جامعة بفداد، بغداد ١٤٠٣.

الحوادث الجامعة، ابن فوطى، تحقيق محمد رضا شيبي، بغداد ١٣٥١.

دانشنامه ایران و اسلام، اشراف احسان یار شاطر، ج۱،بنگاه ترجمه ونشر کتاب، طهران ۱۳۵٦ش . دانش نامه علائي، ابن سينا، تحقيق محمد معين وسيد محمد مشكوة، ٣ج، ط٢، دهخدا، طهران ١٣٥٣ش.

درة التاج لغرة الدباج، قطب الدين الشيرازي، تحقيق محمد مشكاة، ٥ ج، وزارت فرهنگ، طهران ١٣٦٧- ١٣٣٠ش.

الذريعة إلى تصانيف الشيعة، العلامة الشيخ آقا بزرك الطهراني، ٢٦ ج، ط٣، دار الأضواء، بيروت ١٤٠٣.

الرسائل، ابن سينا، بيدار، قم ١٤٠٠.

رسالة العشق م الرسائل، ابن سينا

سير فلسفه در جهان اسلام، ماجد فخري، ترجمه زير نظر نصرالله پورجـوادي. نشر دانشگاهي، طهران ١٣٧٧ش .

شرح الإشارات و التنبيهات، خواجه نصيرالدين الطوسي، ٣ج، ط٢، دفتر نشـر كتاب، طهران ١٤٠٢.

شرح المنظومة، حاج ملا هادي سبزواري، الإسلامية، طهران (اوفست الطبع الحجرى).

شوح النجاة، فخر الدين الإسفرايني، تحقيق حامد ناجي اصفهاني، جامعة طهران و منظمة مفاخر ايران، طهران ١٣٨٣ش.

الشفاء (الإلهيات)، ابن سينا، تحقيق الأب قنواتي، قاهره ١٣٨٠.

الشفاء (المنطق، الطبيعيات، الرياضيات، الموسيقي، المجسطي)، ابن سينا، مراجعة ابراهيم مدكور، مصر ١٣٨٠.

صحاح اللغة، الجوهري، ٦ ج، دارالعلم للملائين، بيروت.

طبقات اعلام الشيعة (القرن السابع)، محمد محسن آقابزرگ طهراني، تحقيق على نقى منزوى، جامعة طهران، طهران.

فیلسوفی یهودی از بغداد 🕳 Baghdad از بغداد علی Baghdad

القاموس المحيط، الفيروزآبادي، ١ ج ، دارالفكر، بيروت .

كشف الحجب الأستار عن اسماء الكتب، السيد إحجاز حسين النيسابوري الكتورى، ط ٢، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، قم .

كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، حاجي خليفة، ٢ ج، دار إحياء الدراث العربي، بيروت .

كلمة التصوف، شهاب الدين السهروردي، تصحيح نجفقلي حبيبي، انجمن

الفهارس ۱۲۰

حکمت و فلسفه، طهران ۱۳۸۰ ش

لسان العرب، العلامة ابن منظور، ١٥ ج، نشرادب الحوزة، قم ١٤٠٥.

المباحثات، ابن سينا، تحقيق محسن بيدارفر، بيدار، قم ١٤١٣.

المباحث المشوقية، فخرالدين الرازي، ٢ ج، ط٢، مكتبة الأسدي، طهران (اوفست طبع حيدر آباد).

مجمع الأدب في معجم الألقاب، ابن فوطي، ٦ ج، تحقيق محمد الكاظم، طهران ١٤١٦.

المشارعات و المطارحات مه مصنّفات شيخ اشراق ج ١.

مصنفات شيخ اشراق، تصحيح و تحقيق هانري كرين، ٣ ج، انجمن حكمت و فلسفه، طهران ١٣٥٦ش .

المعتبر في الحكمة، ابوالبركات البغدادي، ٣ ج، دائرة المعارف العثمانية، حيد آباد، ١٩٣٨م.

معجم المؤلِّفين، عمر رضاكحالة، ١٣ ج، دار احياء التراث العربي، بيروت.

منطق الملخص، فخوالدين الرازي، تحقيق احد فرامرز قراملكيو...، جامعة الإمام الصادق (ع)، ١٣٨١ش .

منطق و مباحث ألفاظ، إشراف مهدي محقق و تـوشي هـيكو أيـزوتسو، طـهران ١٣٥٥ش.

النجاة، ابن سبنا، تحقيق محمد تـقي دانش پــژوه، ط٢،جــامعة طـهران، طـهران ١٣٧٩ش.

هدية العارفين، اسماعيل باشا البغدادي، ٢ ج ، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

Pourjavady, Reza & Sabine Schmidtke, A Jewish philosopher of Baghdad. Leiden 2006.

----- Qutb al-Din al Shirazi's Durrat al-Taj and its sources. Journal Asiatique 292 i-ii (2004), pp.309-28.

### Al-Kāshif (al-Jadīd fī l-ḥikma)

# Series on Islamic Philosophy and Theology

#### Texts and Studies

8

#### ADVISORY BOARD

Gholam-Reza Aavani Shahin Aavani Wilferd Madelung Nasrollah Pourjavady Reza Pourjavady Sabine Schmidtke Mahmud Yousef Sani

Published by

Iranian Institute of Philosophy

&

Institute of Islamic Studies
Free University of Berlin

## Al-Kāshif (al-Jadīd fī l-ḥikma)

by

°Izz al-Dawla Ibn Kammūna

(d. 683/1284)

Edited with an Introduction

by

Hamed Naji Isfahani

### Iranian Institute of Philosophy

&

Institute of Islamic Studies

Free University of Berlin

Tehran 2008

#### PREFACE

The Kitāb al-Kāshif is the major independent work on philosophy by the Jewish philosopher 'Izz al-Dawla Ibn Kammuna (d. 683/1284). The treatise, which later circulated under the titles al-Kāshif or al-Jadīd fī l-hikma or other similar titles as the author himself had not given any title to work, was completed on 19 Dhu 1-Qa'da 676/13 April 1278 when Ibn Kammūna had already established himself as a philosopher. A decade earlier he had written his commentary on Shihāb al-Dīn al-Suhrawardī's Kitāb al-Talwihāt, which soon became very popular and may account for Ibn Kammuna's receiving the patronage of the family of the sāhib diwan, Shams al-Din al-Juwayni (d. 683/1284). He dedicated the Kitāb al-Kāshif to Dawlatshāh b. Saniar al-Sāhibī (fl. 724/1324). upon whose request he had composed it, and states in the introduction that the work was written with the latter's encouragement, in his company and with his helpful remarks. This suggests that Dawlatshah, a government official who probably held a high position in Baghdad, had been a student of Ibn

Kammūna. As is indicated by the number of extant manuscripts, the work was widely received among later Muslim philosophers. Its impact was also indirect as Quṭb al-Dīn al-Shīrāzī (d. 710/1311) incorporated a Persian translation of the text (not including some chapters on logic) into his *Durrat al-tāj.* Moreover, the *Kitāb al-Kāshif* was also known to later Jewish philosophers. This is indicated by quotations from the *Kitāb al-Kāshif* in a supercommentary on a commentary on Maimonides' *Mishneh Tōrāh* by David ben Joshua, a late descendant of Maimonides active circa 1335-1410 C.E.

An editio princeps of the Kāshif was prepared by Hamīd Mar\*īd al-Kabīsī and was published in 1982 in Baghdad on the basis of MSS Ahmed III 3234 and Köprülü 1612/7. Because of the careless manner in which it was produced, this publication is of little use to modern scholarship. The present new edition of the Kāshif by Hāmid Nājī Iṣfahānī is based on the following manuscripts: (i) Majlis 1939, which was copied in the 7<sup>th</sup>/13<sup>th</sup> century and later on came into the possession of the renowned jurisprudent and philosopher of the Safavid period, Muḥammad Bāqir Sabzawārī (d. 1090/1679), among others; (ii) Fātih 3141/1, which was copied by Quṭb al-Dīn al-Shīrāzī's student Tāj al-Dīn al-Kirmānī;³ (iii)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See R. Pourjavady/S. Schmidtke: A Jewish Philosopher of Baghdad. \*Izz al-Dawla Ibn Kammūna and His Writings. Leiden 2006, pp. 89-91 for a detailed description of the eleven known manuscripts of the text.

See Pourjavady/Schmidtke in: Journal Asiatique 292/2004/309-28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See Pourjavady/Schmidtke in: Studia Iranica 36/2007/279-301.

Ayasofya 2446/1, which was copied by al-Ḥasan al-Murtaḍā al-Ḥusaynī al-Simnānī from the autograph and was completed in Rabī II 731/January-February 1331; (iv) Ayasofya 2447/3, which was copied at the end of the 9<sup>th</sup>/15<sup>th</sup> century; (v) Majlis 1938, which was copied in the 11<sup>th</sup>/17<sup>th</sup> or 12<sup>th</sup>/18<sup>th</sup> century; (vi) Mishkāt 248, which was copied by Mīrzā Yad Allāh Naẓar Pāk Kajūrī and was completed in 1351/1932. In addition, the editor has consulted several manuscripts of Quṭb al-Dīn al-Shīrāzī's Persian translation of the work in his *Durrat al-tāj*.

Special thanks are due to the Alexander von Humboldt-Foundation for having granted Hamed Naji Isfahani a Georg Foster Research Fellowship, which allowed him to spend the academic year 2005-06 in Berlin, where most of the editorial work was carried out.

Sabine Schmidtke